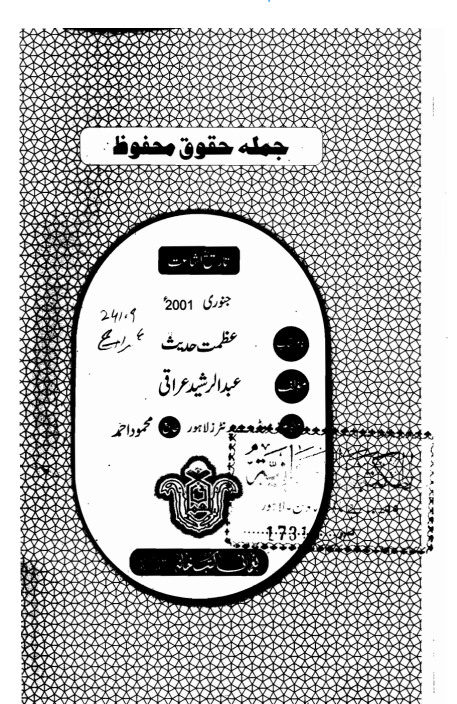


### www.sirat-e-mustaqeem.com

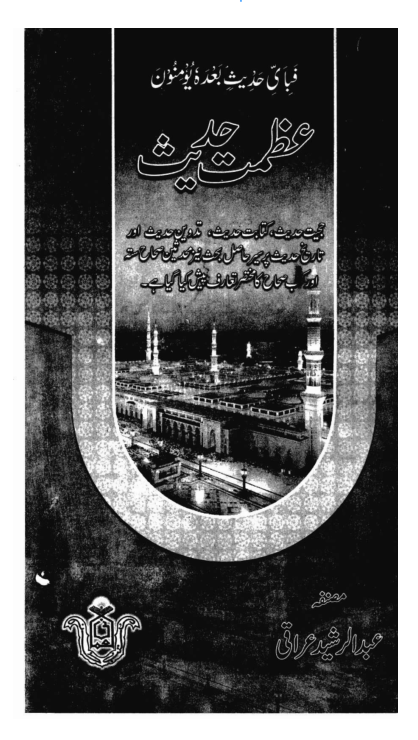




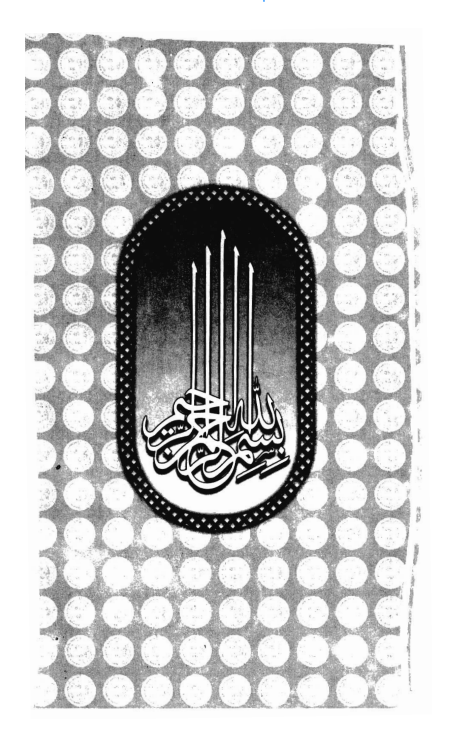




www.sirat-e-mustaqeem.com



### www.sirat-e-mustaqeem.com



نقمت مدیث 5 عظمت مدیث

# <u>گہر اسات</u>

| ۲   | ا۔                                            |
|-----|-----------------------------------------------|
| 4   | ۲- انتساب                                     |
| ٨   | ٣- چيش لفظ                                    |
| 11  | ۴- حدیث اور مقام حدیث                         |
| ır  | ۵۔ سنت کی تعریف                               |
| ır  | ۲- آنخضرت مانکیا کے فراکض                     |
| 14  | ۷- تجتیت مدیث                                 |
| 19  | ۸۔ مدیث قرآن کی شرح ہے                        |
| m   | ۹- اسلاف کی نظر میں حدیث نبوی کا مقام و مرتبہ |
| rı  | ١٠ كتابت حديث                                 |
| ٣٣  | اا۔ احادیث کے تحریری مجموعے                   |
| ٣٧  | ١٢- تدوين حديث                                |
| m   | سجا- اقسام جديث                               |
| ۳۲. | ١٩٧٠ اصطلاحات                                 |
| ٣   | ۱۵ اقسام کتب حدیث                             |
| ٣   | ۱۷۔ تذکرہ صحابہ کرام                          |
| ۳۲  | ۱۷- تذ کره محد شین صحاح سته                   |
| ۵۵  | ۱۸- کتب حدیث اور ان کی شروعات                 |
|     |                                               |

# عرض ناشر

دور جدید میں جہاں بہت ہے روز روشن کی طرح واضح اور بین اسلامی احکام و شعائر بیں رخنہ اندازی اور شکوک و شبہات پیدا کرنے کی ناکام کوشش کی گئی وہاں احادیث رسول کو بھی ہدف تقید مسرایا گیا للذا علائے حدیث میدان عمل میں آئے اور معرضین کے تمام شکوک و شبہات کے قلعوں کو مسار کر دیا اور حدیث رسول کی عظمت کا پھریرا لہرا دیا۔ اب یہ بات کوئی وضاحت طلب نہیں رہی کہ تدوین حدیث کا آغاز عمد نبوی ہی سے شروع ہو چکا تھا پھر صحاب تابعین تج تابعین کے دور میں مرحلہ وار اپنی تمام تر خوبیوں کے ساتھ جلوہ نما ہوا اور صحاب تابعین تج تابعین باضابطہ احادیث رسول کی نشر و اشاعت میں ہمہ تن مصروف ہو گئے۔ محد ثین تابعین تابعین باضابطہ احادیث رسول کی نشر و اشاعت میں ہمہ تن مصروف ہو گئے۔ محد ثین عظام نے ان اپنا اپنا حلقہ درس میں شامل ہو کر اپنی علمی پیاس بجھائی اور اس طرح دنیا میں علوم حدیث کا خوب کے حلقہ درس میں شامل ہو کر اپنی علمی پیاس بجھائی اور اس طرح دنیا میں علوم حدیث کا خوب کے حاد

متعلقہ موضوع پر بہت ی کتب کہی گئی ہیں 'مثلاً تدوین حدیث' تفاظت حدیث' فہم حدیث ' آرخ حدیث' عظمت حدیث' بقینا ہے عوانات اپنی اپنی جگد ایک متعقل موضوع کی حیثیت رکھتے ہیں مگر کتاب ہذا انتہائی عام فہم اور فہ کورہ بالا تمام کتب سے ایک بهترین قابل قدر اور حسین انتخاب ہے۔ وعا ہے اللہ مولف اور دیگر حضرات جنہوں نے کتاب کی اشاعت میں ملی علمی عملی تعاون کیا ہے کی محنوں کو قبول فرمائے۔

والسلام الناشر

عظت حديث 7 عظمت حديث

### انتساب

مولانا ابوالمحمود بدایت الله سومدروی براتیر کے نام جنہوں نے حدیث کی مدافعت اور صانت و حفاظت میں بے شار مضامین ابلحدیث امرتسر' الاعتصام لاہور' جریدہ ابلحدیث سومدرہ اور دو سرے دینی و اسلامی جرائد میں لکھے۔

عبدالرشيد عراقي







# يبيثن إلفظ

برگز نمیرد آنکه دلش زنده شد بعشق ثبت است بر جریده عالم دوام ما

آنخضرت سائیلیا کو اس دنیا میں مبلغ و معلم اور ہادی بناکر بھیجاگیا۔ اور دین اِلی کی آخری و مکمل کتاب قرآن مجید آپ کو عطاکی گئی تھی۔ اِس مقدس کتاب کو آپ نے صحابہ کرام کو سمجھایا۔ کسوایا اور یاد کرایا۔ اور اِس پر کامل طور پر عمل کرے اُمت کو دکھایا۔ گویا آپ کی ندگی قرآن مجید کی عملی تفییر تھی۔ آنخضرت سائیلیا کے اقوال و افعال کا نام حدیث ہے۔ اور حدیث نبوی سائیلیا قرآن کا بیان اور اِس کی شرح ہے۔ اگر قرآن کی تشریعی حیثیت سلیم کی جاتی ہے۔ آگر قرآن کی تشریعی حیثیت سلیم کی جاتی ہے۔ واس کے بیان کی بھی تشریعی حیثیت مانی پڑے گی۔ جیسا کہ اِمام شاطبی فرماتے ہیں دیاتی ہے۔

"ست كتب الله 'ك أحكام كے معانی ك لئے تغیرو شرح كادرجه ركھتی ہے۔" حدیث وہ مقدس فن ہے كه إس كى أجمیت و خصوصیت كی وجه سے إس كی حفاظت كے لئے ہزاروں نہیں بلكه لا كھوں اور كرو ژوں إنسانوں كى كوششیں صرف ہو كیں۔ حافظ إبن حزم فرماتے بس كه:

"بلی امتوں میں کی کو یہ توفق نہیں ہوئی کہ اپنے پنیبر کے کلمات کو صبح صبح جُوت کے ساتھ محفوظ کر کتے۔ یہ صرف اِس اُمت کا طغرائے اِنتیاز ہے کہ اِس کو اپنے پیٹبر ساتھ کا کے ایک ایک کلہ کو صحت اور اتصال کے ساتھ جمع کرنے کی توفق عطا ہوئی۔"

اِس عظیم کارنامے کا اعتراف مغربی مستشرقین نے بھی کیا ہے۔ علامہ سید سلیمان عدوی رائید "خطبات مدراس" میں کتے ہیں کہ:

"ذاكر البيشكر كاكمناب كه مسلمانول في علم مديث كى حفاظت ك لئ اسام الرجال كافن إيجاد كاجر على التجاد

اِنکار حدیث کی اِبتداء ۲۰۰۰ھ میں شروع ہوئی۔ خوارج نے اہل بیت کے فضائل میں حدیث کا انکار کیا اور شیعہ حضرات نے ان احادیث کا انکار کیا جو صحابہ کرام کے فضائل میں تھیں۔ ان کے بعد معزلہ اور جہیہ نے اُن احادیث کو ماننے سے اِنکار کیا جن کا تعلق صفات اِلٰی سے تھا۔ ۲۰۰۰ھ کے قریب قریب برصغیریاک و ہند میں ایسے حضرات سائے آئے۔ جن میں سے بعض حضرات نے حدیث کو تاریخ کا درجہ دیا۔ ان میں سرسید احمد خال اور مولوی براغ علی وغیرہ شال تھے۔ اس کے بعد کچھ حضرات اور سائے آئے۔ جنوں نے حدیث کا بالکیہ انکار کر دیا اور بید کئے گئے۔ کہ جس طرح دین میں قرآن جمت ہے حدیث کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ ان میں مولوی عبداللہ چکڑالوی' مستری محمد رمضان' مولوی حشمت علی لاہوری اور نہیں ہولوی دشمت علی لاہوری اور نہیں ہولوی رفیع الدین مائی سرفرست تھے۔ ان کے ساتھ کچھ حضرات اور سامنے آئے اور انہوں نے یہ اضافہ کیا اور اس کی تشمیر کی' کہ نہ حدیث پر ہمارا اِبھان ہے اور نہ ہم کو اس پر اِبھان نے یہ اصافہ کیا اور اس کی تشمیر کی' کہ نہ حدیث پر ہمارا اِبھان ہے اور نہ ہم کو اس پر اِبھان اصافہ کیا تھم دیا گیا ہے۔ بھی قرآن مجید ہے اور اعادیث بھی نہیں ہیں تلنی ہیں۔ اس لئے احادیث دین نہیں قرار پاسکیس اس گروہ میں حافظ اسلم جراح پوری اور مسترغلام احمد پرویز سر احادیث دین نہیں قرار پاسکیس اس گروہ میں حافظ اسلم جراح پوری اور مسترغلام احمد پرویز سر فرست تھے۔

اس گروہ کے ساتھ ہی کچھ حضرات ایسے بھی سامنے آئے۔ جن کو مکر حدیث نمیں کما جاسکا۔ لیکن ان کے انداز فکر سے حدیث کا استخفاف اور استحقار معلوم ہو تا ہے۔ اس گروہ میں مولانا شیل محل اللہ میں۔ ان کے طریقہ گفتگو اور تحریروں سے اِنکار حدیث کے چور دروازے کھل سکتے ہیں۔ مکرین حدیث ید دموی کرتے ہیں۔ کہ ہمیں قرآن ہی کافی ہے لیکن وہ اس طرف توجہ شیل کرتے کہ تیمیں قرآن ہی کافی ہے لیکن وہ اس طرف توجہ شیل کرتے کہ تیمیرد خود یہ کام کیا۔

"اور ہم نے آپ پر قرآن آثارا ہے۔ تاکہ جو مضامین لوگوں کے پاس بیمجے گئے ہیں۔ آپ انہیں وہ مضامین خوب سمجھا دیں۔" (النحل:۳۳) قرآن مجید باوجود اپنی جامعیت اور جمله علوم ضروریه پر حاوی ہونے ایمان و عقائد اور ا اصول دین بیان کرتا ہے' اور اس کی حیثیت ایک بنیادی قانون اور دستور آسای کی ہے۔ اسے تفصیلی شکل دینا اور اس کی دفعات کی وضاحت کرنا دراصل حدیث کا کام ہے۔

اس كتاب ميں جيت مديث كتابت مديث ندوين مديث اور تاريخ مديث ير بحث كى الله ميں اور ماريخ مديث ير بحث كى الله ميں اور معابد اس كے علاوہ كتابت مديث كے تحت آنخضرت ما الله كل حيات مباركه ميں اور معابد و تابعين ميں احاديث كے جو تحريرى مجموعے لكھے گئے۔ أن ميں سات مجموعوں كا تذكرہ اور ال كے جامع معابد كرام كا مختصر طور ير تعارف بھى شامل ہے۔

صدیث نبوی سی ایم پر بے شار مجموعے لکھے گئے۔ لیکن کتب حدیث میں زیادہ تر وہ کتابیں مشہور و معروف ہیں۔ جن کو صحاح ست کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ یعنی امام محمر بن اسمعیل مشہور و معروف ہیں۔ جن کو صحاح ست کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ یعنی امام محمر بن اسمعیل من توانی محمد بن عیسی ترذی (مهم کا امام ابوداؤد جستانی (مهم کا الا) کی سنن ابی داؤد امام ابو عیسی محمد بن عیسی ترذی (مهم کا الا) کی الجامع الترذی امام ابو عبدالرحمان احمد بن شعیب نسائی (م معه معردی کی سنن نسائی اور امام ابو عبداللہ محمد بن بزید بن ماجہ (م معلم کا کی سنن ابن ماجہ کی بجائے امام مالک بن انس (م م کا) کی موطا امام مالک کو شامل کیا ہے۔ اس لئے اس کتاب میں ان ساتوں محد ثمین کرام اور ان کی تصنیف کردہ کتب حدیث کا مختصر تعارف بھی کرایا گیا ہے۔ اس محد ثمین کرام اور ان کی تصنیف کردہ کتب حدیث کا مختصر تعارف بھی کرایا گیا ہے۔ اس بھی ترکیا گیا ہے۔ مشہور اور بعد میں محد ثمین کرام نے صحاح ست کی شروح کی طرف بھی توجہ کی۔ چنانچہ بعض مشہور شرون کا بھی ذکر کیا گیا ہے۔

بہرحال یہ کتاب ہدیہ ناظرین ہے اور اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اس حقیر خدمت کو شرف قبول عطا فرمائے۔ اور جمیں اپنے پغیبر حضرت محمد رسول الله سائیلیا ہے ہی محبت کرنے کی سفیق ، ۔۔ اور جیشہ ان کے دامن سے وابستہ رکھے۔ کہ حضرت محمد رسول الله سائیلیا کا دامن ہتو (، ین کے بعد انسان کو کمیں بناہ نہیں مل عتی۔ و ما تو فیقی الاباللہ ا

م جولائی 1999ء 💎 ۱۹/ ربیج الاول ۲۰۳ادھ

عبدالرشيد عراقی سوېدره' ضلع گو جرانواله

# لِسْمِ اللَّهِ الرَّحْلِي الرَّحِيمُ

# مدیث کیاہے:

سب سے پہلے یہ جاننا ضروری ہے کہ حدیث کے معانی سمجھیں۔ حدیث کے معانی لغت میں بات چیت اور گفتگو کے آتے ہیں۔

قرآن کریم میں آتا ہے۔

فَبِاَيِ حَدِيْثٍ م بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ۞

"أب إس قرآن كے بعد كس بات ير إيمان لاكمي مح-"

(المرسلات ٥٠)

شریعت إسلامید میں آنخضرت ساتھیا کے ارشاد، فعل اور تقریر کے مجموعے کا نام سنت ب- اور سنت کو بھی حدیث اور حدیث کو بھی سنت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

پال درجه حديث قولى كا بك كه وه اصل ب- اور علم عكه درج مي ب-

دوسرا درجہ حدیث فعلی کا ہے۔ کہ آنخضرت مرابیع کا کوئی فعل خلاف شریعت نہیں ، یہ سکتا تھا۔

تيسرا درجه عديث تقريري كاب اوريه آخرى درجه ب-

### مقام حديث:

شریعت اِسلامیه میں حدیث نبوی سرآبیل کا مرتبه و مقام کیا ہے۔ مولانا سید سلیمان ندوی ؓ (م'۱۹۵۳ء) لکھتے ہیں۔ کہ:

"ظم القرآن اگر اسلامی علوم میں دل کی میٹیت رکھتا ب تو علم حدیث شد رگ گی۔ یہ شد رگ اسلامی علوم کے تمام اعتقاء و :وارت تک خون پہنچا کر ہرآن ان کے لئے تازہ زندگی کا سامان پہنچا تا رہتا ہے۔ آیات کا شان نزول اور ان کی تغییر' آحکام القرآن کی تشریح و تعیین' اجمال کی تفسیل' عموم کی تخصیص' مجمم کی تعیین' سب علم حدیث کے ذریعہ معلوم ہوتی ہے۔ ای طرح "حال قرآن" محمد رسول اللہ بہنچا کی سرت اور حیات طیبہ اور إخلاق و عادات مبارکہ اور آپ بے اقوال و اعمال اور آپ کے سنن و متحبات اور اَحکام و ارشادات ای علم حدیث کے ذریعہ بم تک پنچ ہیں۔ ای طرح خود اِسلام کی تاریخ محابہ کرام بی نے احوال اور ان کے اعمال و اقوال اور اجتادات و اشنباطات کا خزانہ نجی ای کے ذریعہ بم تک پنچا ہے۔ اس بناء پر اگر یہ کما جائے تو صحح ہے کہ اِسلام کے عملی یکر کا صحح مرقع ای علم کی بدولت مسلمانوں ہیں بحیث نے لئے موجود و قائم ہے۔ اور انشاء اللہ تاقیامت رہے گا۔

(مقدمه تدوين حديث مولانا مناظراحس كيااني ريتيه)

مولانا شاه معين الدين احمد ندوي (م مهم ١٩٥٥) لكصة بي كه:

آنخفرت مرابیل کی بعث اسلام کا ظهور اس کی تبلغ اس راه کی صعوبتی فروات اسلام کا غلب و اقتدار عوصت البید کا قیام اس کا نظام اسلید و اقتدار عکومت البید کا قیام اس کا نظام اسلید و اقتدار کو حیات طید اور آپ کی سرت معلوم کرنے کا ذراید صرف حدیث ہے۔ اگر اس کو نظرانداز کر دیا جائے تو اسلام کی بہت می تعلیمات اور آری اسلام کے بہت سے گوشے مخفی رہ جائیں گے۔ اس لئے احادیث نبوی اسلام اور اسلامی تاریخ کا برا جی سرماید ہیں۔ اور اس پر ان کی عمارت قائم ہے۔

(مقدمه تذكرة المحدثين ج اص ٧)

## سُنتِ کی تعریف :

سنت کے لغوی معنی مرة جه طریقہ کے ہیں۔ لیکن علائے اسلام کی اصطلاح میں سنت سے رسول الله میں ہیں۔ ایکن علائے اسلام کی اصطلاح میں سنت سے رسول الله میں ہیں جن سے آپ میں سنت فرمایا۔ اور جن کو قائم و بر قرار رکھا۔ صحابہ کرام بیں ہی اقوال و افعال بھی اس بنیاد پر سنت میں داخل ہیں۔ کہ ان کے پاس اس کے لئے رسول الله میں ہیں قولی یا فعلی سند موجود ہوگی۔

اصول کی کتابوں میں ندکور ہے۔

سنت کا اطلاق رسول اللہ مڑتیا ہے قول و فعل اور سکوت پر نیز صحابہ کرام جھی کے اقوال و افعال پر ہو تا ہے۔

(فقه اسلامی کا تاریخی پس منظر ص ۹۴)

# آنخضرت سلھ اللہ کے فرائض:

آخضرت مل الله كا تقد اور آپ كى بعثت كامقعد كيا تعاد قرآن كريم نے

الل بارے میں اس طرح وضاحت کی ہے۔

هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِتِينَ رَسُوْلاً مِنْهُمْ يَتُلُوْا عَلَيْهِمْ الْيَتِهِ وَيُزَكِّيْهِمْ
وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلْلٍ مَّبِيْنٍ
"وى ج بس نے ناخواندہ لوگوں میں ان ہی میں ہے ایک رسول بھیجا۔ جو انہیں اس کی
آیات پڑھ کر خاتا ہے۔ اور ان کو پاک کرتا ہے۔ اور انہیں کتاب و عمت سماتا ہے۔
بیتینا یہ اس سے پہلے کھلی گمراہی میں تھے۔" (الجمعہ:۲)

اس آیت میں آنخضرت ساتیا کے تین فرائض بیان ہوئے ہیں۔

- نَ آیات کو مزهنا اور سانا-
  - نفوس کانز کیه-
- 🕝 تعلیم و تفهیم کتاب و حکمت

دو سری جگه قرآن مجیدنے واضح کیا۔

وَانْوَلْنَاۤ اِلَيْكَ الذِّكُوۡ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُوِّلَ اِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُوْنَ ال "اور بم نَ آپ پر قرآن مجيد اس لئے أثاراك آپ لوگوں پر اے اچھى طرح بيان كر ، بي جو ان كي طرف أثارا كيا ہے اور تاكد وہ غور و فكر كريں ." (النحل :٣٨)

ایک اور آیت میں اس طرح آپ کو مخاطب کرکے فرمایا:

وَمَاۤ اَبْزَلۡنَا عَلَیْكَ الۡکِتٰبَ اِلاَّ لِتُنَیِّنَ لَهُمُ الَّذِی اَخْتَلَفُوْا فِیْهِ وَهُدًی وَرَحْمَةً لِقَوْمِ یُوْمِنُوْنَ

"اس آلب کو ہم نے آپ پر اس طرح آثارا ہے کہ آپ ان کے لئے ہر اس چیز کو واضح اللہ ویں جس میں اختلاف کر رہے میں اور یہ ایمانداروں کے لئے راہنمائی اور رحمت ہے۔" النجا ہے،" النجا ہے،"

اوگوں پر انچھی طرح واضح کرنا آپ کے فرائض میں اولین فرض تھا۔ اور آپ کی بعثت کا مقصّد میں تھا۔ اب کسی مسئلہ کو انچھی طرح بیان کرنا تین ہی قتم کا ہو سکتا ہے۔ اور اس کی سخیل کے تین درجات قائم کئے جاسکتے ہیں۔

- قول سے اس کی تشریح کی جائے۔ اور اس مسئلہ کے ہر گوشہ کو سامنے رکھا جائے۔

ممل ہے مئلہ کی وضاحت کی جائے۔

ان کے بعد سامعین کو اس پر عمل کرایا جائے۔ اگر صحیح ہو تو اس عمل کو برقرار رکھا
 جائے۔ اگر صحیح نہ ہو تو اس کی اصلاح کی جائے۔

یمی حدیث ہے جس کا پھیلاؤ لِتُبَیِّنَ لِلنَّاسِ کے قرآنی جملہ میں سمٹ سمٹا کر جمع ہو گیا ہے۔ اس طرح سے کہ اگر اسے کھول دیا جائے تو حدیث کا پورا وسیع ذخیرہ ہے۔

اس کئے قرآن کو تشلیم کرنا اور حدیث کا انکار کرنا حقیقتاً حدیث کا انکار نہیں بلکہ قرآن کا انکار ہے ۔ انکار ہے کہ لِتُنبَیِنَ لِلنَّاسِ قران ہی کا فیصلہ عظیم ہے۔

دو سری جگه الله تعالی کافرمان ہے۔

هُوَ الَّذِي بَعَثَ فَى الْأُمْتِينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُؤا عَلَيْهِمْ الْبِيّهِ وَيُزَكِّيْهِمْ
وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُواْ مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلْلٍ مَّبَيْنٍ
"وى ج جَى خ ان پُره لوگول مِن ان بَن مِن سے ایک رسول بجیا۔ دو ان تو اس بی
آیات پره کر خاتا ہے اور ان کو پاک کرتا ہے اور آتاب کھاتا ہے۔ یقینا یہ اس سے پہلے
حلی کراہی میں جمال تھے."

(الجمعه:۴)

## اس آیت کی تفیر میں علمائے کرام نے لکھا ہے کہ:

رسول الله ستیم کے ذمہ آیات قرآنی ہی کی تلاوت و تبلیغ نہیں بلکہ مسلمانوں کی تعلیم و تزکیہ بھی تھا۔ اور آپ ان کو کتاب الله کے ساتھ حکمت کی بھی تعلیم دیتے تھے۔ یہ حکمت اگرچہ قرآن مجید اور وہی دفنی سے ماخوذ ہے۔ گراس سے الگ چیز سے۔ اور وہ رسول الله ستیم کے اقوال و اعمال ہیں اس لئے کتاب الله کے ساتھ وہ بھی مسلمانوں کے لئے واجب العل ہیں۔

### اسوهُ رسول ساتي الم

آنخضرت سی کی کم منام زندگی کو باعث تقلید فرمایا گیا ہے۔ اور امت کو آپ کے اسوؤ کی اتباع کی تلقین کی گئی ہے۔

لِقَدْ كَانَ لَكُمْ فَى رَسُولِ اللَّهُ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمَنَ كَانَ يَرْجُوا اللَّهُ وَالْيَوْمَ الْاَخِرَ وَذَكَرَ اللَّهِ كَثِيْراً "یقینا تمهارے لئے رسول اللہ سی پیلے میں عمدہ نمونہ (موجود) ہے ہراس مخص کے لئے جو اللہ تعالی کی یاد کرتا ہے۔" اللہ تعالی اور قیامت کے دن کی توقع رکھتا ہے۔ اور بکشت اللہ تعالی کی یاد کرتا ہے۔"

یہ آیت اس بات کی نشاندہی کرتی ہے۔ کہ آپ کی ذات اور آپ کا ہر قول و فعل سلمانوں کے لئے نم<sub>د</sub>نہ عمل تھا۔

مولانا حافظ صلاح الدين يوسف صاحب اس آيت كى تفيريس للصع بين كه:

آپ سائیل کے تمام آقوال اور آدوال میں مسلمانوں کے لئے آپ ملائیل کی اقتداء ضروری ہے چاہے ان کا تعلق عبادات سے ہو یا معاشرت سے یا سیاست سے زندگی کے ہرشعبے میں آپ کی ہدایات واجب الاتباع ہیں۔ (تغیر آحس البیان ص ۱۵۲)

### إطاعت رسول سلفييم:

رسول کی حیثیت اللہ تعالیٰ کے نائب کی ہوتی ہے اس کی اِطاعت در حقیقت اللہ کی اطاعت در حقیقت اللہ کی اطاعت ہے۔ اور قرآن مجید میں بہت سے مُعَلَّات یہ الیعو اللہ کی نافرمانی حکم ہے۔

واطيغوا الله والرَسْوْل لعلكُمْ تُرْحَمُوْن

"اور الله اور اس ئے رسول کی اطاعت کرو۔ تاکہ تم پر رحم کیا جائے۔"

(آل عمران:۱۳۲)

یْآیَّهَا الَّذِیْنَ اَمَنُوْآ اَطِیْعُو اللَّهَ وَاَطِیْعُو الرَّسُوْلَ وَلاَ تُبْطِلُوْا اَعْمَالُکُمْ اے مسلانو! اللہ کی اِطاعت کرد۔ اور اس کے رسول کا کما انو۔ اور اپنے اعمال کو عارت نہ کرد۔

(محر:۳۳)

وَاطِيْعُوا اللَّهَ وَاطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوْا فَانْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوْا انَّمَا عَلَى رَسُوٰلِنَا الْبَلْغُ الْمُبِيْنُ

''اور تم الله تعالی کی اطاعت کرو۔ اور رسول کی اِطاعت کرتے رہو۔ اور احتیاط رسو ا اعراض کرو گ تو یہ جان رکھو کہ ہمارے رسول کے ذمہ صرف صاف ساف پہنچا دینا ہے۔ اما کہ ، ۹۳) يْآيُهَا الَّذِيْنَ اٰمَتُوْا اَطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ وَلاَ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَانْتُمْ تَسْمَعُوْنَ

"ا بیمان والو! الله کا اور رسول کا کها مانو۔ اور اس (کا کهنا مانے) سے روگروانی مت کرو۔ منتے بائے ہوئے۔"

(انفال:۲)

وَمَاۤ اَرۡسَلۡنَا مِنۡ رَّسُوۡلِ اِلَّا لِيُطَاّعَ بِاذۡنِ اللّٰهِ

"ہم نے ہر ہر رسول کو مرف اس النے بینا ہے کہ اللہ کے تھم سے اس کی فرانبرداری کی بائے۔"

(نساء:۱۲۳)

اور رسول کی إطاعت کو خدا کی إطاعت کما گیا ہے۔

مَنْ يُطِعِ الرَّسُوْلَ فَقَدْ اَطَاعَ اللَّهُ

"جس ن رسول كي إطاعت كي أس في الله كي إطاعت كي-"

(نیاء:۸۰)

اور رسول کی إطاعت کابیہ مقام اس کئے ہے کہ:

ومَا يُنْطِقُ عَنِ الْهَوْى اِنْ هُوَ اِلَّا وَحْنَى يُؤخَى

"اور نہ وہ اپنی خواہش سے کوئی بات کتے ہیں وہ تو صرف وی ہوتی ہے جو اس کو کی جاتی بے " (الجمز ۳۴۳)

قرآن مجید میں متعدد مقامات پر ایسی آیات ملتی ہیں۔ جن میں اللہ تعالیٰ نے اپی اِطاعت کے ساتھ رسول کی اِطاعت بھی فرض فرمائی۔ اِس سے معلوم ہوا کہ جمال اِطاعت خدا مسلمانوں پر فرض ہے۔ وہاں اِطاعت رسول بھی فرض ہے۔

مسٹرطامس کار لائل (غیرمسلم) اپنی کتاب "ہیروز اینڈ ہیرور شپ" میں لکھتا ہے کہ: "محمد عَبِيّة ، ایک عردُرم اور پُر ہو تن ریفار مرتقے۔ جن کو خدا نے گراہوں کی ہدایت کے لئے مقرر ایا قلہ"

ایسے شخص کا کلام خود خداکی آواز ہے۔

محمد بید ) نے انتقک کوشش کے ساتھ مقانیت کی اِشاعت کی۔ اور زندگی کے آخری کھے تک

این مقدس مشن کی تبلیغ جاری رکمی-

(عصرجدید ۱۸۰ اگست ۱۹۲۹ء)

(بحواله ترغيب وتربيب مترجم جلد اول ص ٩٢ مطبوعه وبلي)

الله تعالی کو آنخضرت ما کیم ساری زندگی اور آپ کے سارے طریقے محبوب تھے۔ اور الله تعالی نے آپ کی ساری زندگی کی قتم کھائی۔

لْغَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكُرْتِهِمْ يَغْمَهُوْنَ "": يَ عَلَى شَرِيْنَ مِنْ اللَّهِ مِنْ مِنْ يَكُونُ اللَّهِ مِنْ

" تيرى عمر كى قتم وه تو اني بدمتى مين سركر دال تھ-"

(الحجر: 24)

الله تعالى آمخضرت مل الله على خطاب فرماكر ان كى ذندگى كى فتم كھا رہا ہے۔ جس سے آپ كا شرف وفضل واضح ہے۔

مولانا عبدالقيوم ندوى لكعت بين

پس آپ کی زندگی جس کی اللہ نے شم کھائی ۔اور آپ کے افعال جن کو اللہ نے اپی طرف منسوب فرمایا اور آپ کے آدکام جن کی تابعداری کے لئے مسلسل اور بار بار محم دیئے یم صدیث ہیں۔ اور انحل کے مجموعہ کو صدیث و منت کے برگزیدہ نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ چیرت کہ ضداد ند عالم کے نزدیک تو یہ اس قدر مجبوب اور پندیدہ ہوں اور بعض مسلمان اپنے کو مسلمان کتے ہوئے۔ ایسے غیر ضروری ناقابل عمل مخالف قرآن اور مخالف عقل اور ند معلوم کیا کیا کسی۔

(فهم حدیث ص:۷۳)

#### مجمتت حديث:

آنخضرت مرابیا جس چیز کا تھم دیں۔ اس پر فوراً عمل کیا جائے اس کا نام حدیث و سنت ہے اور الله تعالی کی محبت رسول الله مرابیا کے اِتباع پر موقوف ہے اور اس کا صله بندوں سے الله کی محبت اور مغفرت ہے۔

قُلْ اِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللّٰهَ فَاتَّبِعُوْنِيْ يُحْبِبْكُمُ اللّٰهُ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ وَاللّٰهُ غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ۞

"آپ كمد ويجئ كد اگر تم الله ب محبت ركحت بو تو ميري بيروى كرو- الله تم ب محبت

" ور الله بخشے والا مران ہے۔" اور الله بخشے والا مران ہے۔"  $\zeta$  و کا۔" اور الله بخشے والا مران  $\zeta$  (آل عمران  $\zeta$ 

یعنی اِ تباع رسول سائیل کی وجہ سے تمارے گناہ ہی معاف نہیں ہوں گے بلکہ تم محب سے محبب بن جاؤ گے۔ اور یہ کتنا اُونچا مقام ہے کہ بار گاہ اِلیٰ میں ایک اِنسان کو محبوبیت کا مقام مل جائے۔

ددسری جگه الله تعالی ارشادات نبوت کو صرف سلیم کرینے اور مان لینے کو ناکافی قرار دے کراللہ تعالی مسلمانوں سے اس سے زیادہ کا مطالبہ کرتا ہے۔ اور اس کو مدار ایمان بھی قرار دیا ہے۔

فَلَا وَ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُوْنَ حَتَّى يُحَكِّمُوْكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لَا يَجِدُوْا فِي اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِتَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوْا تَسْلِيْمًا "وو مَن نين بوعجه جب تك كه تام آپن ك اختلف مِن تَحْد جب تك كه تام آپن ك اختلف مِن تَحْد و ماكم نه مان لين يجردو فيلے ان مِن كر ديں۔ ان ہے اپ دل مِن كى طرح كى تحقى اور ناخوتى نہ ياكس۔ اور فرانمردارى ئے ساتھ قبول كرليں۔ "

(نساء:40)

اس آیت کی تغییر میں حافظ صلاح الدین یوسف صاحب لکھتے ہیں کہ:

یہ آیت بھی مکرین صدیث کے لئے تو ہے ہی دیگر افراد کے لئے بھی لود فکریہ ہے جو قول المام کے مقابلے میں صدیث محمول میں کرتے۔ بلکہ یا تو کھلے لفظوں میں اسے ماننے سے انکار کر دیتے ہیں۔ یا اس کی درواز کار آویل کرکے یا تقد راویوں کو ضعیف باور کرا کے مسترد کرنے کی فدموم سی کرتے ہیں۔

( تغييراحسن البيان :ص ۲۳۳٬ ۲۳۳)

دو سری جگه قرآن مجید میں اس طرح ارشاد فرمایا ہے۔

وَمَا الْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهْكُمْ عَنْهُ فَالْتَهُوْا

"رسول نے جو کچھ ممیں تھم ویا ہے اسے کچوے رہو۔ جس سے اس نے روکا ہے اس سے زک عاد-" ان آیات کی روشن میں یہ بات واضح ہوتی ہے کہ قرآن مجید کو تسلیم کرنے کے ساتھ ساتھ حدیث کو بھی تسلیم کرنا پڑے گا۔ اور جس طرح قرآن مجید کے آحکام پر عمل کرنا مدار ایمان ہے۔ ای طرح حدیث کے ارشاوات و آحکامت پر بھی عمل کرنا مدار ایمان ہے اور قرآن مجید کو بغیر حدیث کے تسلیم کرنا ایمان ہے جیسے کی کلام کو تسلیم کرکے اس کے مفہوم سے انکار کرنا طفالنہ حرکت ہے۔

اصل دین آمد کلام الله معظم داشتن پس حدیث مصطفی برجان مسلم داشتن

مدیث قرآن کی شرح ہے :

قرآن مجید اگرچہ ایک واضح اور تھلی ہوئی کتاب ہے اس میں کسی فتم کا عموض و خفا نسیں ہے۔ لیکن اس میں اسلام کی تعلیمات کی پوری تفصیل اور تمام جزئیات کا اعاطہ نسیں ہو سکتا تھا۔ اس لئے بہت سے آدکام مجمل یا کلیات کی شکل میں ہیں۔ جن کی وضاحت و تشریح اور کلیات سے جزئیات کی تشریح رسول اللہ ماہی ایم نے اپنے قول و عمل سے فرمائی۔

قرآن مجید باوجود اپنی جامعیت اور جملہ ضروریہ پر حاوی ہونے کے زیادہ تر ایمان و عقائد اور اصول دین بیان کرتا ہے۔ اس لئے اس کی حیثیت ایک بنیادی قانون اور دستور آسای کی ہے۔ اے تفصیل شکل دیتا اور اس کی دفعات کی وضاحت کرنا سے دراصل حدیث کا کام ہے۔ ایک ہم بھی رسول اللہ مائیکیا کے سپرد خود اللہ تعالی نے کیا ہے۔

قرآن مجید میں إرشاد ہے۔

"اور بم ن آپ پر قرآن آثارا ہے۔ آکہ جو مضامین لوگوں کے پاس بھیج گئے میں آپ انسیں وہ مضامین خوب سمجھا ہیں۔"

(النحل جهمه)

قرآن مجید اللہ تعالیٰ کے وعدے کے مطابق بوری طرح محفوظ ہے۔ تو اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ متن تو محفوظ رہے۔ اور اس کی شرح ضائع ہو جائے تو بتائے کہ اس کتاب کے پھونظ رہنے کاکیا فائدہ ہے۔

علائے اسلام نے بھی بھی قرآن مجید کو حدیث سے آزاد ہو کر نہیں دیکھا امام اوزاعی

نے إمام مکحول ہے نقل کیا ہے۔

"الكتاب احوج الى السنة من السنة الى الكتاب الله كالكتاب الله كالله على عمل السنة الله كالله على عمل الله الله كالله على الله على

إمام شاطبی فرماتے ہیں۔

فکان السنة بمنزلة التفسير والشرح لمعانی أحکام الكتاب "پی گویا سنت كتاب الله ك آ كام ك كئ بمنزله تغیراور شرح ك بــ"
(ترغیب و تربیب ن اول ص ٩٦)

مشهور حفى عالم اور شارح مفكوة ملاعلى قارى لكهة بين:

دنیا و عقبی کی کامیانی کا راز کتاب الله کی تابعداری میں مضم ہے۔ اور کتاب الله کی تابعداری موسم مفتی کی کامیانی موقوف ہے۔ نور کیم مائیلی کی تابعداری اور آپ کے طرز زندگی کو پیچانے اور اس پر عمل پیرا ہونے پر بس کتاب الله اور سنت رسول الله سڑائیل ازروئ شریعت آپس میں لازم و طزم ہیں۔ ایک دو سرے سے جدا نہیں ہو کتے۔

(ترغیب و تربیب مترجم ج اص ۱۹۸)

اگر حدیث کو قرآن سے علیحدہ کر دیا جائے۔ تو بہت سے آحکام تشنہ رہ جائیں گے۔ اور ان کا سمجھنا اور ان پر عمل کرنا بہت دشوار ہو جائے گا۔ جس طرح قرآن کے اوامرو نواہی کا ماننا ضروری ہے۔ ای طرح حدیث کے اوامرو نواہی کو ماننا بھی ضروری ہے قول رسول کا نام حدیث ہے۔ عمل متواتر کا نام سنت ہے۔ اور کلام اللہ کے بعد ای حدیث و سنت کا درجہ ہے۔ مولانا شاہ معین الدین احمد ندوی معمد علاقے ہیں۔

در حقیت إسلام کی پوری ممارت قرآن مجید اور احادیث نبوی پر قائم ہے وہ کلام اللہ کی تغییر بھی ہے اس کے اجمال کی تفعیل بھی اس کے کلی احکام کے جزئیات کی تفریع اور اسلام کے قرن اول کی تاریخ بھی اس کے بغیر اسلام کی تعلیم اور اس کی ابتدائی تاریخ کے بہت ہے اوراق سادہ رہ جاتے ہیں۔ اسلام کے ارکان اربعہ نماز' روزہ' مج اور زکوۃ کے تفصیل احکام بھی نمیں معلوم ہو گئے ہیں۔ اور ند اس کو حدیث کی مدد کے بغیرادا کیا جاسکتا ہے۔ ان کے صرف کلی احکام قرآن مجید میں ہیں اسکی تفصیل حدیث و سنت سے معلوم ہوتی ہے میں حال اکثر اوام کو اور عال و حرام کا ہے۔

#### (مقدمه تذكرة المحدثين ن اس ٢)

مولانا عبدالقيوم ندوي لکھتے ہيں کہ:

صدیث سے اگر قطع نظر کرلیا جائے تو اسلای زندگی کا بقاء ایک دن بھی مصور سیں ہو سکتا ہے۔ وضو اور اس کے مسائل ' نماز کی تفصیلات نماز کی رکھات ' ای طرح' ج ' ذکو قا' روزہ جماد اور دگیر اہم ضروری مسائل یا اسلام کی تفصیلات سے ہم کو قطعی طور پر محروم ہونا پڑے گا۔ اس لئے ایک مسلمان کے لئے صدیث سے استفتاء کلیتہ ناممکن اور محال ہے۔

(فهم حديث: ص٥٠)

# مدیث کے بغیر قرآن مجید کے بعض مقامات کا سمحمنا محال ہے:

قر آن جید میں بعض مقامات ایسے ہیں کہ جن کو حدیث کے بغیر سمجھنا محال ہے اور اللہ تعالی نے اور اللہ اللہ اللہ ال

اور ہم نے آپ سی پیلے پر قرآن انارا ہے۔ آکہ جو مضامین لوگوں کے پاس بیسیج گئے ہیں۔ آپ سی پیلے انسیں وہ مضامین خوب سمجھا دیں اور آگہ وہ خود بھی اُن پر غور و فکر کیا کریں۔ (النحل:۴۳۸)

ہم یمال چند ایی مثالیں پیش کرتے ہیں۔ کہ بغیر حدیث کی مدد کے ان کا مفہوم اور مطلب مہم رہ جاتا ہے۔ اور بڑی حد تک تشنہ رہ جائے گا۔

-#<u>^</u>

فَبَدَّلَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوْا قَوْلاً غَيْرَ الَّذِيْ قِيْلَ لَهُمْ فَٱنْزَلْنَا عَلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوْا رِجْزًا مِّنَ السَّمَآءِ بِمَا كَانُوْا يَفْسُقُونَ۔

پھر اُن طالموں نے اس بات کو جوان سے کئی گئی تھی۔ بدل ڈالا ہم نے بھی ان طالموں پر ان کے فش و نافر الی کی وجہ سے آسانی عذاب نازل کیا۔

(بقره:۵۹)

قرآن مجیدنے وہ کلمات تو ذکر کئے ہیں۔ جن کے کہنے کا انہیں تھم دیا گیا تھا۔ وَ قُولُوْا حِطَّةٌ جب دروازے میں داخل ہو۔ تو حِطَّةٌ (ہمارے گناہ بخش دے) لیکن انہوں نے انہیں بدل دیا۔ اور قرآن مجیدنے اس کا ذکر نہیں کیا۔ اس کی وضاحت حدیث میں آتی ہے۔ جو صحیح بخاری و مسلم میں ہے۔ کہ: نی تہیں نے فرمایا ان کو تھم دیا گیا تھا کہ جدہ کرتے ہوئے داخل ہوں۔ لیکن دہ سریوں کو زمین پر تھینتہ ہوئے داخل ہوئے اور جھّلةً کی بجائے حَبَةً فینی مشغورة ( ایعنی گندم بالی میں اکتے رہے اس سے ان کی سرتابی و سرکش کا جو ان کے اندر پیدا ہوگئی تھی۔ اور احکام الهی سے مسخر واستہ اکا جس کا ارتکاب انہوں نے کیا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ واقعہ سے جب کوئی قوم اخلاق و کردار کے لحاظ سے زوال پذیر ہو جائے تو اس کا معالمہ کیم احکام الید کے ساتھ اس طرح کا ہو جاتا ہے۔

( تفسيراحس البيان: ٩٦٧)

وَلَقَدُ اتَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَشَانِي وَالْقُرْانَ الْعَظِيْمَ

یقینا ہم نے آپ کو سات آیات دے رکھی ہیں کہ دہرائی جاتی ہیں۔ اور عظیم قرآن بھی دے رکھائ۔۔

(الحجر:۸۷)

یہ "سبع مثانی" کیا ہے۔ حدیث نے اس کی وضاحت کی ہے کہ "سبع مثانی" سورہ فاتحہ ہے۔ چنانچہ حدیث میں آتا ہے کہ رسول اللہ سیجے۔ چنانچہ حدیث میں آتا ہے کہ رسول اللہ سیجے۔ چنانی اور قرآن عظیم ہے جو میں دیا گیا ہوں۔ (صیح بخاری تغییر سورۃ حجر)

دا تغییر احسن البیان ص ۲۴۰۰)

مولانا ابوالكلام آزاد (م ١٩٥٨ء) لكھتے ہيں۔

اور بلاشبہ ہم نے صبیس دہرائی جانے والی آنوں میں سے سات آنوں کی صورت عطا فرمائی ہے۔ (یعنی سورة فاتح) اور قرآن عظیم اور اس کا دہرا دہرا کر نماز میں پڑھنا تممارے لئے کفایت کر؟ رہے۔

(ترجمان القران جلد ٢ عمى ٣٠٥)

اس کی تغییر میں مولانا آزاد مرحوم لکھتے ہیں: احادیث سے ثابت ہے کہ یہال سعامن الشانی سے متصود سورة فاتحہ ہے۔ (ترجمان القران جلد ۲ م ۳۰۹)

مولانا سيد مودودي (٩٥٩ء) لكصة بي-

ہم نے تم کو سات ایسی آیتیں دے رکھی ہیں یہ بار بار دہرائی جانے کے لائق ہیں- اور تہیں قرآن عظیم عطاکیا ہے۔

اس کی تفسیر میں سید مودودی لکھتے ہیں۔

یعنی سورہ فاتحہ کی آیات۔ اگر چہ بعض لوگوں نے اس سے مراد سات بری سورتیں بھی لی ہیں۔ جن میں دو سو آیتیں ہیں۔ یعنی البقرہ اللہ عمران النساء المائدہ الانعام الاعراف اور یونس یا انفال یا توبہ۔ لیکن سلف کی اکثریت اس پر متفق ہے۔ کہ اس سے سورہ فاتحہ مراد ہے۔ بلکہ امام بخاری نے دو مرفوع روایتیں بھی اس امر کے ثبوت میں پیش کی ہیں کہ خود ہی تیلیا سے سعم من الشانی سے مراد سورہ فاتحہ لی ہے۔

(تفيم القرآن جلد ٢:٥٤ ا ١٥٥)

# صحابہ کرام باوجود اہل زبان ہونے کے بہت سی آیات کامطلب آ تخضرت سی ایا کی رہنمائی کے بغیر نہیں سمجھ سکے :

احادیث میں کئی ایسے واقعات کا ذکر ملتا ہے۔ کہ صحابہ کرام اہل زبان ہونے کے باوجود بہت می آیات کا مطلب آب سی کی رہنمائی کے بغیر نہیں سمجھ سکے۔ مثلاً۔

وَكُلُوْ وَاسْرَنِوْا حَتَى يَتَبَيَّن لَكُمُ الْحَيْطُ الْآبَيْضُ مِنَ الْحَيْطِ الْآسْوَدِ مِنَ الْفَجْر

"اور کھاتے بیتے رہو۔ (محرین) یمال تک کہ تمارے سامنے صبح کا سفید ڈورا سیاہ ڈورے سے متاز ہوجائے۔"

یمال سفید ذورے سے صبح صادق کا نور اور کالے ڈورے سے رات کی تاریکی مراد

لیکن حفرت عدی بن حاتم بیتر کا خود بیان ہے کہ میں نے دو دھاگے ایک ساہ اور ایک سفید گئے۔ اور رات کو تکید کے نیچ رکھ کر سو گیا۔ اور سحرکے وقت ان دونوں کو دیکھا رہا۔ جب اتنی روشنی بھیل گئے۔ کہ دونوں دھاگوں کا رنگ الگ الگ محسوس ہونے لگا۔ تو میں کھانے پینے سے زک گیا۔ مبع دن چڑھے میں نے اس کا تذکرہ آنخضرت میں جا اور ساری کیفیت بیان کی۔ تو آپ نے مزاجیہ انداز میں فرمایا۔

اچھا تمہارا تکیے بڑا طویل و عربیض ہے۔ کہ (شب کی تاریکی اور صبح صادق کی روشنی کو محیط ہو عملیا کجر آپ نے فرمایا کہ اس سے رات کا اندھیرا (مینی صبح کاذب) اور دن کا اُجالا (مین ُضبح

صادق) مراد ہے۔

تفییرابن کثیرجا ص ۲۶۲ .

(مكتبه قدوسيه لامور)

# خود قرآن مجیدنے حدیث نبوی کو مثبت أحكام كے طور ير سليم كيا ب :

قرآن مجید میں چند ایسی مثالیں ملتی ہیں کہ کسی واقعہ یا کسی دینی عمل کا ذکر کیا گیا ہے۔ جس سے معلوم ہو ؟ ہے کہ یہ عمل نزول قرآن کے زمانہ میں ایک دین عمل کی حیثیت سے رائج تھا۔ حالانکہ قرآن مجید میں کہیں اس عمل کا حکم نہیں دیا گیا۔ اس لئے یہ بات تسلیم کرنی پڑے گی۔ کہ یہ حکم حدیث و سنت سے ثابت ہوا تھا۔ مثلاً۔

وَاِذَا نَاذَيْتُمْ اِلَى الصَّلُوةِ اتَّحَذُوْهَا هُزُوًا وَّلَعِبًا ذَٰلِكَ بِانَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَعْقِلُوْنَ

"اور جب تم نماز کے لئے پکارتے ہو۔ تو وہ اے بنی کھیل ٹھرا لیتے ہیں۔ یہ اس واسطے کہ بے عقل ہیں۔"

(الماكده:۵۸)

یمال اذان کا ذکر بطور حکایت کیا گیا ہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ اس آیت کے نزول سے قبل اذان شروع ہو چکی تھی۔ حالا نکہ کسی آیت قرانی سے اذان کی مشروعیت ثابت نہیں۔ اس آیت کی تفیر میں مفسر قرآن مولانا مافظ صلاح الدین یوسف لکھتے ہیں کہ:

"حدیث میں آتا ہے کہ جب شیطان اذان کی آواز شتا ہے تو گوز مار ا ہوا بھاگ جاتا ہے۔ جب اذان ختم ہوتی ہے تو پھر آر چل دیتا ہے۔ جب تعبیر ختم ہو جاتی ہے تو پھر آر چل دیتا ہے۔ جب تعبیر ختم ہو جاتی ہے تو پھر آر باری سے میج بخاری کتاب الاذان ' ہو جاتی ہے تو پھر آران کی اواز اچھی نمیں معج مسلم کتاب الصلوق شیطان ہی کی طرح شیطان کے پیرو کاروں کو اذان کی آواز اچھی نمیں آگئی۔ اس لئے وہ اس کا خداق آڑاتے ہیں۔ اس آیت سے یہ بھی معلوم ہوا کہ حدیث رسول اللہ می آن کی طرح دین کا ماخذ اور ای طرح جب ہے کیونکہ قرآن نے نماز کے لئے "ندا" کا ذکر کیا ہے لیکن یہ "ندا" کس طرح دی جائے گی۔ اس کے الفاظ کیا ہوں گے۔ یہ قرآن کریم میں نمیں ہے۔ یہ چزیں حدیث سے ثابت ہیں۔ جو اس کی ججیت اور ماخذ دین ہونے کا بور خوت شرعیہ ہونے کا بورنے پر دلیل ہیں۔ جیت حدیث کا مطلب: حدیث کے ماخذ دین اور جب شرعیہ ہونے کا مطلب ہے کہ جس طرح قرآن کریم کی نص سے خابت ہونے والے آدکام و فرائفل پر عمل کرنا

ضروری اور ان کا افار کفر ہے۔ ای طرح صدیث رسول اللہ ما کیا سے جابت ہونے والے ادکام کا بانا بھی فرض ان پر عمل کرنا ضروری اور ان کا افار کفر ہے۔ ایم صدیث کا صحح مرفوع اور مقصل ہونا ضروری ہے۔ صحح صدیث چاہے متواتر ہویا آماد افعلی ہویا تقریری یہ سب قابل عمل ہیں۔ صدیث کا خرواصد کی بنیاد پر یا قرآن سے زائد ہونے کی بنیاد پر یا انحمہ کے قیاس و اجتمادات کی بنیاد پر یا ماتھی استحالے کی بنیاد پر یا مقلی استحالے کی بنیاد پر یا صور تی میں ہے۔ یہ سب صدیث سے اعراض کی مختلف صور تی ہیں۔

(تغيراحس البيان:۴۱۳)

(۲) آنخضرت مُنْهَيْم كومنافقين پر نماز جنازه پڑھنے ہے ان الفاظ میں روكاگیا ہے۔
 وَلاَ تُصَلِّ عَلَى اَحَدِمِنْهُمْ مَّاتَ اَبَدًا وَلاَتَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ

"ان میں کے کوئی مرجائے تو آپ اس کے جنازہ کی ہرگز نمازنہ پڑھیں۔ اور نہ اس کی قبر پر کھڑے ہوں۔"

(التوبہ:۸۵)

اس سے یہ طبت ہوتا ہے کہ اس آیت کے نزول سے قبل نماز جنازہ مشروع ہو چکی تھی۔ لیکن قرآن مجید کی کسی آیت سے اس کا ثبوت نہیں پیش کیا جاسکا۔ اس لئے یہ تسلیم کرنا پڑے گا۔ کہ نماز جنازہ سنت کے ذریعہ مشروع ہوئی تھی۔

# حدیث وسنت کاایک زبردست مویدامت کاتعال ب :

صدیث و سنت ایک زبردست موید امت کا تعالی ہے اور دین کا جو مجموعی خاکہ آج کل مسلمانوں میں رائج ہے۔ دور رسالت سے لے کر آج تک بغیر کمی وقفہ کے مسلسل چلا آرہا ہے۔ صدیث کی کتابوں میں جو کچھ ہے وہ اہل اِسلام کے موجودہ علمی ڈھانچہ سے علیمدہ کوئی اور چیز نہیں ہے اور جس طرح آخضرت میں چیز نہیں ہے اور جس طرح آخضرت میں چیز نہیں ہے دور میں ان کی موجودگی میں شروع ہوا۔ آج تک مسلسل ای طرح چلا آرہا ہے۔ اور اس سے زیادہ صدیث نبوی میں چی ہونے کی کیا دیل ہو سمتی ہوئے گ

علائے مدیث نے بلاشبہ جتنی روایات کتابوں میں درج کی ہیں سعدوں کے ساتھ جع کی ہیں۔ اور سند ہی صحت و عدم صحت کا معیار بنایا ہے۔

#### 26

# اسلاف كى نظريس حديث نبوى (ماليليم ) كامقام و مرتبه:

صدیث نبوی من کی کا محابہ کرام بی کی کی اس اس کا تبعین اور ائمہ عظام و محد مین کرام کی نظر میں کیا مرتبہ و مقام تھا۔ اس کا اندازہ ذیل میں ان کے ارشادات سے لگا کتے ہیں۔ جو انہوں نے حدیث نبوی کے بارے میں ارشاد فرمایا ہے۔

مولانا عبدالغفار حسن لكصة بين:

قابل اعتماد روایات اور مشد اسلامی تاریخ گواه ب- که معتزله اور خوارج میں سے چند افراد کے سوا بوری امت کا اس پر انقال ہے- که قرآن حکیم کے بعد اسلامی قانون کا مافذ رسول الله منتظیم کی احادیث بیں-

#### (عظمت حدیث: ۲۸۲)

اس سلسلہ میں مناسب معلوم ہو تا ہے کہ حدیث نبوی ( مراہیم ) کے مرتبہ و مقام کے متعلق صحابہ کرام اور سلف صالحین کے متند اقوال اور ان کی زندگی کے عملی نمونے پیش کئے جائیں۔

# حضرت ابو بكر صديق مِنْ عُنْ :

حضرت ابو بمرصدیق بناتی کے سامنے جب کوئی مسئلہ آتا۔ پہلے وہ کتاب اللہ میں اس کا حل تناش کرتے اگر وہاں نہ پاتے۔ تو پھر رسول اللہ ساتیا کی سنت کی طرف رجوع کرتے۔ اگر اس موقع پر بھی ناکام رہے۔ تو پھر لوگوں سے دریافظ کرتے کہ کیا اس معاملہ میں رسول اللہ ساتیا کے فیصلے کا کسی کو علم ہے۔ بارہا ایسا ہوا ہے کہ اس طرح سوال کرنے پر لوگوں نے آخضرت ماتیا ہے کے فیصلے کی اطلاع آپ کو دی۔

#### (عظمت حديث:۲۸۲)

حافظ جلال الدين سيوطي ( (٩٩١) نے تاریخ الخلفاء میں درج ذبل مزید الفاظ نقل کئے ہیں

حضرت ابو برصدین بناتو اس فتم کے مواقع پر لوگوں سے رسول اللہ عظیم کی مدیث س کر خوش سے بد فراتے:

الحمد لله الذى جعل فينا من بحفظ عن نبينا "الله الذى جعل فينا من بعضط عن نبينا "الله تعلق الكرب كد اس نع بم من سااي لوكون كو باتى ركما ب جن ك سيون

میں ہمارے نبی مائیز کی سنت محفوظ ہے۔

(تاریخ الخلفاص ۳۹ بحواله عظمت حدیث:۲۸۳)

### حضرت عمرفاروق مناتون

حضرت عمر فاروق مِنْ تُو فرمانت میں:

آئدہ ایسے لوگ وجود میں آئیں گے۔ جو قرآنی آیات کے بارے میں شمات پیدا کرکے تم ہے بحث و مجادلہ کریں گے۔ ایسی لوگوں پر تم سنن و اصادیث کے ذریعے گرفت کرو۔ اس لئے کہ سنن والے اللہ کی کتاب کا زیادہ علم رکھتے ہیں۔

مقدمه الميران للشعراني: ص ١٢ (عقمت مديث ٢٨٥)

ایک دو سرے موقع پر حضرت عمرفاروق نے إرشاد فرمایا۔

لوگوا تمهارے لئے سنت مقرر کی گئی ہے فرائض و آ دکام متعین کر ویئے مگے ہیں۔ تمهارے لئے روش راستہ بنا ویا گیا ہے۔ اللا اگر یہ کہ تم لوگوں کی وجہ سے واکمی باکس بعثک جاؤ۔
(عظمت حدیث: ص ۲۸۷)

#### حضرت عثمان من سيء :

حضرت عثمان بنائر کا خیال تھا۔ کہ جس عورت کا شوہر فوت ہو جائے تو وہ جمال جاہے عدت گزار کتی ہے۔ لیکن حضرت ابوسعید خدری کی بمن فریعہ بنت مالک نے اپنا واقعہ بیش کیا۔ کہ میرا شوہر قتل کیا گیا تھا۔ تو میں نے رسول اللہ مہی اس دریافت کیا تو آپ نے شوہر کے مقام پر عدت گزارنے کا حکم دیا۔ حضرت عثمان بنائر نے ای روایت کے مطابق فیصلہ کیا۔ کے مقام پر عدت گزارنے کا حکم دیا۔ حضرت عثمان بنائر نے ای روایت کے مطابق فیصلہ کیا۔

## حضرت على مِنْ مَنْءُ :

حفرت علی موالا کے پاس چند مرتد افراد لائے گئے۔ تو آپ نے ان کو آگ میں جلانے کا عظم دیا۔ حضرت عبداللہ بن عباس موالا نے صدیت پیش کی۔ کہ آنخضرت موالی کا ارشاد ہے۔ من بدل دینه 'فاقتلوہ '

" یعنی جو اپنا دین بدلے (یعنی مرد ہو جائے) تو اس کو قتل کیا جائے۔ حضرت علی مزارد نے سے کر فرمایا۔ صدق ابن عباس (یعنی ابن عباس نے چ کہا ہے)۔ "

(جامع ترندی)

# تابعین و تبع تابعین و ائمه عظام \_:

صحابہ کرام بیں ایک بعد تابعین 'تبع تابعین اور ائمہ عظام اور محدثین کرام نے آخضرت ما ایک ارشادات کو جو مقام و مرتبہ عطاکیا۔ وہ ذیل میں طاحظہ فرمائیں۔

امام زہری فرماتے ہیں۔

الاعتصام بالسنن نجاة

"سنت پر عمل کرنے ہی میں نجات ہے۔"

(ترجمان النة:جاص ١٣٨)

امام ابن خزیمه فرماتے ہیں که:

جب رسول الله مراجع سے کوئی صدیث ثابت ہو جائے تو اس کی موجودگی میں کسی اور کا کچھ کمنا درست نہیں ہے۔

(قهم قرآن:ص۹۲)

إمام ابن حزم الظاهري الاندلسي فرمات بي كه:

دنیا میں اس سے بڑھ کر کوئی فتنہ نہیں ہو سکتا۔ کہ ایک مخص قرآن مجید کو کتاب اللہ مانے اور رسول اللہ میں ہیں نبوت کا مجمی قائل ہو۔ اور اس کے باوجود احادیث واخبار کے جس ہونے سے انکار کرے۔

(ترغيب وتربيب مترجم جلداص ١٢٥)

### اتمداربعد :

ائمہ اربعہ امام ابو حنیفہ رائتے امام مالک رائتے ' امام شافعی رائتے اور امام اجر بن حنبل رائتے کے حدیث نبوی مائتیام کے بارے میں ارشادات ملاحظہ فرمائیں۔

اما ابو حنيفه فرماتے بيں كه:

اگر سنت کا وجود نہ ہو یا تو ہم میں سے کوئی بھی قرآن مجید کا قعم حاصل ند کر سکلد.

امام مالک فرماتے ہیں کہ:

ہر فخص کی بات کو افتیار بھی کیا جاسکتا ہے اور چھوڑا بھی جاسکتا ہے۔ سوائے حضرت محدرسول اللہ مائید کی بات کا۔

نظمت مديث 29 عظمت مديث

امام شافعی رئیتیه فرماتے ہیں کہ:

تمام مسلمانوں کا اس پر انفاق ہے کہ جب رسول اللہ میں آج کی سنت سامنے آجائے تو پھراس بات کی مخبائش نہیں رہتی۔ کہ کسی امتی کے قول کی بنائر ترک کر دیا جائے۔

امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں کہ:

س ن رسول الله سي الله على مديث كو ردكيا وه بلاكت و تباي ك كنار ير بينيع كيا - (٢٩٢ ٢٩١ ) عظمت مديث عن ٢٩٢ (٢٩٢ )

### امام غزالی رئیتیه :

امام ابوحامد محمد بن محمد غزاليٌّ (٥٠٥هه) فرمات بين كه:

رسول الله مراجع کا قول جحت اور ولیل ہے۔ اس بنا پر کہ مجرات نے آپ کی راست بازی کی شادت دی ہے۔ اور اس بنا پر بھی شادت دی ہے۔ اور اس بنا پر بھی کہ آپ کی اجتاع کا تھی دیا ہے۔ اور اس بنا پر بھی کہ آپ کی ذبان مبارک سے نکل ہے۔ جہ آپ کی ذبان مبارک سے نکل ہے۔ جہ آپ کی ذبان مبارک سے نکل ہے۔ جہ آپ کی طرف وجی کیا جا تا ہے۔ لیکن وجی کے دو جھے ہیں۔

ایک کا نام "الکتاب ہے" جو تلاوت کی جاتی ہے۔

دو سرے کا نام سنت ہے جس کی تلاوت مقصود نسیں ہے۔

ر سول الله ستهير كا قول ان تمام لوگوں پر لازی جمت ہے۔ جشوں نے براہ راست آپ سے سنا۔ ليكن عمارا معالمد يد ہے، كم جميل آپ كے إرشادات دو طريقے سے سينچ بيں۔

۲- آماد کے ذریعہ

اور خبرواحد پر عمل کاوجوب دلیل قطعی (آمات قرآنی) نے واجب قرار دیا ہے۔
(۲۹۳ مدیث: م ۲۹۳)

# إمام إبن تيميه رايتيه :

امام ابن تیمیہ (م ٬۷۲۸ھ) کے نزدیک ہرست مستقل جست ہے خواہ قرآن کی شارح یا مفسر ہویا نہ ہو۔

امام صاحب سنت کی تین قسمیں قرار دیتے ہیں۔ اور تینوں کو جمت ِ تسلیم کرتے ہیں۔ وہ سنت متواترہ جو ظاہر قرآن کی مخالف نہ ہو۔ بلکہ اس کی مفسر ہو۔ مثلا نمازوں کی تعداد' یا نماز کی رکعتوں کی تعداد' یا ذکوۃ کا نصاب' اور اس کے نواح و فرائفن' جج اور قربانی کی صفت' عمرہ اور اس کے ارکان یہ اور اس طمرح کے دو سرے آحکام صرف سنت ہی ہے معلوم ہو گئے ہیں اور علمائے کرام کا اس پر اجماع ہے۔ کہ یہ قران کا تمہ اور تحملہ ہیں پس جو ان کی جمت کا انکار کرتا ہے۔ وہ علم دین کا انکار کرتا ہے اور رکن اسلام کو مندم کرتا ہے۔ اور اِسلام کا طقہ اپنی گردن سے آثار کھینگتا ہے۔

ایی سنت متواترہ جو قرآن کی تغییر نہیں کرتی۔ نہ طاہر قرآن کے خلاف ہے لیکن ایسے علم کی طالب ہے۔ جو قرآن میں منصوص نہیں ہے جیسے زانی کے لئے شگاری کی سزا۔
یا نصاب سرقہ کی تغیین۔ تمام ملف امت اس فتم کی سنت پر بھی عمل ضروری سجھتے ہیں۔ سوائے خوارج کے۔

۳- رسول الله ما الله ما تواتر سے مروی سنتیں۔ تلقی بالقبول کی حیثیت سے یا ہیہ کہ نقات ہ نے ان کو روایت کیا ہے۔ ان کے بارے میں بھی اہل علم فقہ ' صدیث و تصوف کا اتفاق ہے کہ ایکی صدیث قاتل قبول ہیں۔ اور ان کی اتباع واجب ہے۔

(حيات فيخ الاسلام ابن تيميه (أردو) من ١٤٣)

# شاه ولی الله دہلوی :

امام شاہ ولی اللہ وہلوی (۱۷۱ھ) حدیث نبوی ملی کی عظمت و اہمیت کے بارے میں اپنی کتاب "مجت الله البالغہ" میں لکھتے ہیں۔

واضح ہو کہ ہمارے پاس آنخفرت مڑھیا کی حدیث کے علاوہ اور دو سراکوئی ذریعہ موجود نیس۔
جس میں شریعت کے آدکام معلوم کے جائیں۔ جہاں تک مصالح کا تعلق ہے۔ وہ خور و فکر اور
تجربہ سے بھی معلوم کئے جانئے ہیں۔ ہمارے پاس رسول اللہ مٹھیل کی احادیث معلوم کرنے کا
صرف می ایک ذریعہ ہے کہ وہ روایتی ہم پہنچیں۔ جن کی سند آپ تک پہنچی ہو۔

(جنت اللہ الباللہ جا ص ۱۳۳۳)

### علامه اقبال:

علامہ اقبال" (۱۹۳۸ء) کو مکرین حدیث اپنے گروہ میں شامل کرتے ہیں۔ علائکہ یہ مرحوم پر سراسر بہتان عظیم ہے۔ وہ دین مبین میں سنت کو شری جمت مانتے تھے۔ اور اس پر

ان کی نثرو نظم محواہ ہے۔

مسلمانوں کے زوال کا سبب بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ مسلمانوں کے زوال کا سبب سنت نبوی ماہیا کو چھوڑ دیتا ہے۔

تاشعار مصطفی از دست رفت

توم را رمز حیات از دست رفت

لانبی بعدی زاحسان خدا است

پرده ناموس دین مصطفی است

رسول اکرم شکیج کاید ارشاد "لانی بعدی" میرے بعد کوئی نی نیس آے گا۔ ہم پر خدا کا ایک

بست بڑا اصمان ہے یہ صدیف دین مصطفی (اسلام) کے لئے باعث عزت و تو تیر ہے۔

(معارف اقال: ص۰۷)

#### كتابت مديث:

کتابت مدیث کے بارے میں مظرین مدیث کی طرف سے یہ اِعتراض کیا جاتا ہے کہ آخضرت مراجع نے کتابت مدیث سے روک رہا تھا۔

اور اس سلسله مين ورج ذيل مديث پيش كرتے بين:

عن ابى سعيد الحدرى ان رسول الله قال الاتكتبو اعنى غير القرآن ومن كتب غير القرآن فليمحه و حدثوا عنى ولا حرج ومن كذب على متعمدا فليتبوا مقعده من النار

(میح مسلم جلد ۲:م ۱۱۳۳)

اس مديث كى تفريح من مولانا عبدالغفار حس للميَّ بي-

عام طور پر منکرین مدیث اس روایت کا پسلا اور دو سرا فقرہ برب زور شور سے پیش کرتے ہیں۔ لیکن تیسرے فقرے کو بالکل پی جاتے ہیں اولا یمال سے بات قابل غور ہے کہ اس روایت میں ے سی بی سعید موان سعیدی و د سعیدی و د سعیدی و د سعیدی دائی اور مستقل مسلمت به حتی که اگر ایتدانی دور میں قرآن و صدی کے ماہین امنیاز ند ہوسکے گا۔ اُس وقت بعد کے زمانہ کی طرح کاغذ اور کتابت کی سمولت نہ تھی۔ لوگ عام طور پر ہڈیوں ' پھر کے سلوں اور صاف ستھرے چڑوں پر تھا کرتے ہے۔ کاہوں کی تعداد بھی بہت می کم تھی۔ اس بنا پر قرآن و سنت دونوں کی کتابت و ترتیب کا اہتمام اس شکل میں تقریباً نامکن تھا۔ کہ دونوں کے ماہین پوری طرح احمیاز پر قرار رکھا جائے۔ آپ کے اس مکیان ارشاد سے ایک طرف قرآن مکیم کی احمیازی شان اپنی جگہ برقرار رہی۔ اور دو سری طرف سنت کی ایک الگ حیثیت بھی داخ ہوگی۔

#### (عظمت حدیث:۲۴۲)

یہ ایک تاریخی جموث ہے کہ حدیث کی کتابت رسول اللہ ماہیم کے زمانہ میں نہیں ہوئی اور نہ محاب کرام نے احادیث کو قلمبند فرمایا۔ بلکہ حافظ میں محفوظ رکھا۔

طلائکہ خود رسول اللہ ما کیا نے کتابت مدیث کی نہ صرف اجازت دی۔ بلکہ آپ محلبہ کرام کو اس کی ترغیب دیا کرتے تھے اور متعدد محلبہ کرام کو اس کی ترغیب دیا کرتے تھے اور متعدد محلبہ کرام نمایت اہتمام سے احادیث لکھا کرتے تھے۔

جامع ترفری میں حضرت ابو ہریرہ باتھ سے رواعت ہے کہ ایک انصاری صحابی نے آخضرت ساتھیا کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا یارسول اللہ ساتھیا میں آپ سے صدیث سنتا ہوں۔ وہ مجھے المجھی معلوم ہوتی ہے۔ لیکن بھول جاتا ہوں۔ و رسول اللہ ساتھیا نے ارشاد فرمایا۔

"این دائن ماتھ سے مدولو۔ (ایعن لکھ لیا کرد) اور اپنے ماتھ سے لکھنے کا ارشاد فرمایا۔"
(جامع ترفری جلد ۲: ص عوا)

اس مدیث سے ثابت ہوا۔ کہ آپ نے کتابت مدیث کی اِجازت مرحمت فرمائی۔ آخضرت میں اوریث کی نشرو اشاعت کی ترغیب فرمایا کرتے تھے۔

جمتہ الوداع کے مشہور خطبہ میں رسول اللہ مائیل نے اِرشاد فرمایا۔ کہ جو لوگ حاضر ہیں۔ وہ غیرحاضر لوگوں کو میری حدیثیں پہنچا دیں۔ ازم ب کہ حاضر غائب کو بنچا دے۔ اس لئے کہ بعض وہ لوگ جن تک (میرا کلام) بنچایا جائے۔ ہو سکتا ہے وہ ان لوگوں سے اس حدیث کے زیادہ محافظ ہوں۔ جنہوں نے مجھ سے سا

(صیح بخاری جلد۲:ص ۵۴)

فتح مکہ کے موقع پر آنخضرت ملی ایم انسانی حقوق وغیرہ کے اہم مسائل پر خطبہ ارشاد فرمایا۔ حاضرین میں سے ایک مخص ابوشاہ یمنی نے درخواست کی کہ یارسول الله سی کی لکھ دیجئے تو آپ نے تکم فرمایا۔

اكتبوا لابي شاه

"يه خطبه ابوشاه كے لئے قلمبند كر دو-"

مولانا شاه معين الدين احمد ندوري (١٩٧٨ء) لكصة بين-

آپ نے حدیثوں کی تتابت کا بھی تھم دیا ہے۔ بعض اوگوں کے لئے حدیثیں اُلھوائی بھی ہیں حدثوا عنی و لا حوج۔ اکتبو لابی شاہ۔ ججتہ الوداع میں آپ نے خطبہ دیا تھا۔ جو اِسلام کے بہت سے اساسی اُدکام پر مشتمل ہے۔ اسے دو سروں تک پہنچانے کا عام تھم دیا تھا۔

چنانچہ حدیث کی ان تمام کتابوں میں جن میں اس خطبہ کا ذکر ہے۔ آپ کا ارشاد فلیبلغ الشابد الغائب بھی ہے۔ یعنی جو لوگ اس وقت موجود ہیں۔ وہ ان لوگوں تک ان آحکام کو بہنچا دیں۔ جو موجود نہیں ہیں۔ اس کا نام روایت حدیث ہے۔ (مقدمہ تذکرہ المحدثین جلداص)

حفرت رافع بن خدت ہوائد کا بیان ہے کہ میں نے آخضرت ما کیا کی خدمت اقد س میں عرض کیا۔ کہ یارسول اللہ ما کیے لیا کریں۔ فرمایا کا ساتھ کیا ہم آپ کی بہت می باتیں سنتے ہیں تو کیا ہم انہیں لکھ لیا کریں۔ فرمایا

اكتبوا ولا حرج

"لله ايا رويه يحوني حرن نعين" (اتابت حديث: ص ١٤)

حفرت مبدالله بن عمره بن العاص في تا كابيان ب كه أتخضرت سي يم في ارشاد فرمايا -قيدو العلم قلت و ما تقليده فال كتابته ،

"ملم كو قيد لرو- مين في يوجها- علم كي قيد كيات آب في فرمايا اس- لكصنا-"

(کتابت مدیث: ۱۸۸)

ان حدیثوں میں کتابت حدیث کا حکم کسی خاص فرد کے لئے نہیں۔ بلکہ صحابہ کرام بہین م کے لئے عام ہے۔

آخضرت را الملغ مديث ك روايت و اشاعت كا تهم ديا ب- اور مبلغ مديث ك ل دعا فرمائي

رسول الله علیم نے فرمایا۔ کہ الله تعالی اس مخص کو سرسز و شاداب رکھ۔ جس نے ہم سے ایک صدیث من اس کو محفوظ رکھا۔ اور اس کو دو سرول تک پہنچایا۔ کیو کک بااو قات علم کا طال اس کو ایسے شخص تک پہنچاتا ہے۔ جو اس سے زیادہ سمجھ دار ہوتا ہے۔ اور وہ خود سمجھدار بنیں ہوتا۔

(سنن ابي داؤد جلد دوم: كتاب العلم باب فضل نشر العلم)

# احادیث کے تحریری مجموعے :

رسالت مآب سائیلم کے عمد مبارک میں صحابہ کرام بھی شند کے احادیث کے کی چھوٹے بڑے تحریری مجموعے تیار کرلئے تھے۔ ہم یمال چند ان مجموعوں کا میزکرہ کرتے ہیں۔ جو دور رسالت یا دور صحابہ میں خود صحابہ کرام کے ہاتھوں جمع ہوئے تھے۔

### الصحيفه الصادقيه:

یہ مجموعہ حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص بڑائی نے آنخضرت ساتھیل کی خدمت میں رہ کر مرتب کیا تھا۔

### حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص خود بيان كرتے مين:

میں جو بات بھی رسول اللہ مرابیل ہے من کریاد رکھنا چاہتا تھا اسے لکھ لیا کرتا تھا۔ قریش نے مجھے روکا اور کما کہ تم رسول اللہ سرابیل سے جو بات بھی بنتے ہو لکھ لیتے ہو۔ حالا نکہ وہ بشری تو بیں ۔ بشری طرح وہ بھی بھی غصے میں ہوتے ہیں (ہو سکتا ہے کہ غصہ کی حالت میں الل کے منہ سے کوئی بات خلاف حق نکل جائے)۔

حفرت عبداللہ فرماتے ہیں کہ میں نے بیاب آنحضرت الہید سے کی۔ تو آپ نے اپ لبول کی طرف اشارہ کرکے فرمایا۔

قتم نے اس ذات کی جس کے قبض میں میری جان ہے۔ ان دونول لبول کے درمیان (جو

زبان ب) اس سے حق کے سوا کچھ شیں نکلتا۔ اس لئے تم لکھا کرو۔" (سنن الی داؤد جلد دوم ص ۱۵۳: بحوالد کتابت حدیث ص ۵۰)

35

حضرت عبدالله اس صحفہ کے بارے میں فرمایا کرتے تھے۔

مجمے زندگی کی جابت صرف اس صحفد الصادقد کی وجہ سے ہے۔

ا تر غیب و تر همیب مترجم جلد اول:ص ۱۶۵)

اور حفزت عبدالله به بھی فرمایا کرتے تھے کہ:۔

میں نے یہ مجموعہ خود رسول الله سائیل کی زبان مبارک سے س کر لکھا ہے .

(سنن داری:ص ۱۷۸)

# صحيفه على رناتو

حضرت نلی بڑائی کے پاس بھی چند احادیث کا ایک مجموعہ تھا جس کے متعلق وہ فرمایا کرتے

اس صیفہ میں دیت خون بہاء 'فدید' قصاص' ذمیوں کے حقوق اور ولا و معابدات کے احکام لکھے ہوئے تھے۔ نیز زگوۃ اور دیت کے مسائل کے لئے اونٹوں کی عمریں اور مدینہ کے حرم ہونے کی تفصیلات بھی درج تھیں۔ (کتابت حدیث:ص۵۹)

# صحیفهائے انس بن مالک منات<sub>ق :</sub>

حفرت انس بن مالک جید آخضرت می خادم خاص تھے۔ اور دس سال تک آخضرت می پیلیا کی خدمت و تربیت میں رہے۔ ان کے پاس احادیث کے کئی مجموعے تھے۔ اور فرمایا کرتے تھے۔ کہ میں نے یہ احادیث آخضرت میں کیا سے سن کر لکھی ہیں۔ اور لکھنے کے بعد آپ کو سنا کر تصدیق بھی کرا چکا ہوں۔ (ترغیب و ترہیب مترجم جلد اول:ص۱۹۷) صحیفہ وا کل بن حجر :

حفرت واکل بن حجر مدینہ منورہ میں حاضر ہو کر اِسلام لائے۔ اور پکھ عرصہ آمخضرت علی خدمت میں رہے۔ جب یہ واپس اپنے وطن جانے گئے۔ تو آپ نے ایک صحیفہ لکھوا کران کے حوالے کیا۔ جس میں نماز' روزہ' شراب اور سود کے اَحکام در بتھے۔ کران کے حوالے کیا۔ جس میں نماز' روزہ' شراب اور سود کے اَحکام در بتھے۔ از خیب و تربیب مترجم جلد اول:ص ۱۱۸)

### کتا**ب عمرو بن حزم** :

ادھ میں جب یمن کا علاقہ بخران فتح ہوا۔ تو آنخضرت میں اللہ نے مشہور سحابی حفرت عروبین حزم کو اس کا عال (گورنر) بناکر بھیجا۔ اور رخصت کے وقت حضرت ابی بن کعب سے ایک کتاب لکھوا کر ان کے حوالے کی۔ جس میں عام نصیحتوں کے علاوہ طمارت مناز 'زلاۃ' عشر' ج' عمرہ' جماد' غنیمت' اور جزید کے اَحکام' نسلی قومیت کے نظریہ کی ممانعت' دیات' بالوں کی وضع' تعلیم قرآن اور طرز حکمرانی کے متعلق ہدایات درج تھیں۔

(الوثائق السياسته اردوه ص ١٢٣)

#### كتاب الصدقه:

مولانا محمد رفيع عثانی لکھتے ہیں کہ:

مشہور متنز کتب صدیث میں اس کتاب الصدقہ کی تفصیلات عام طور پر ملتی ہیں۔ جو آنخضرت ساتھیا نے دو سرے شہروں میں اپنے مقرر کردہ عالموں کے پاس بھینے کے لئے لکھوائی تھی۔ گر بھینے سے قبل آپ کا وصال ہوگیا۔ پھر اس پر حضرت ابو بکر بڑتر و عمر بڑتر نے اپنے اپنے دور ظافت میں تاحیات عمل کیا۔ (کتابت صدیث ص ۸۱)

حفرت عبداللہ بن عمر ﷺ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ملی ہیا نے اپی زندگی کے آخری ایام میں زلاۃ کے موضوع پر ایک کتاب لکھوائی تھی۔ جو مکمل تو ہو پکی تھی۔ مگر عاملوں کے پاس ہیجنے سے قبل آپ کاوصال ہو گیا۔ اور آپ کے بعد حضرت ابو بکر صدیق نے بھی زندگی بھر اس پر عمل کیا۔ اور حضرت عمر ﷺ نے بھی آخر دم تک اس پر عمل کیا۔

(جامع بيان العلم و فضله ن اص ا)

## صحیفه همام بن منبه:

ہمام بن منبہ یمن کے رہنے والے تھے۔ اور حفرت ابو پر پیرہ بیاتی کے شاگر و تھے۔ اور یہ ایک عرصہ حفرت ابو ہریرہ بیاتی نے ان کو ڈیڑھ سو ایک عرصہ حفرت ابو ہریرہ بیاتی نے ان کو ڈیڑھ سو کے لگ بھگ حدیثیں الما کرائیں۔ جو "صحیفہ ہمام بن منبہ" کے نام سے مشہور ہوا۔ یہ تمام کی تمام حدیثیں مند احمد میں شامل ہیں۔ برلن اور دمشق کے کتب خانوں میں اس کے قلمی ننخ بروجود ہیں۔

عظت مديث 37

ہے ساتھ ۱۹۵۳ء میں ڈاکٹر محمد ملد حیدر آبادی نے اس کو برلن کے کتب خانہ ہے دستیاب کیا۔ اور ۲ سال کی محنت شاقد کے بعد ۱۳۷۵ھ ۱۹۵۷ء میں اپنے فاضلانہ مقدے کے ساتھ تحقیق و تنقیح سے شائع کیا۔

۱۹۹۸ء میں جناب رشید اللہ یعقوب (کراچی) نے اس کا اردو ترجمہ بھی شائع کردیا ہے۔

#### حرف آخر:

کتابت حدیث کے لئے آنخضرت ساتھیا صحابہ کرام کو ترغیب دیتے تھے۔ اور آپ کے تھم پر کتنے بڑے برے ہوئی کا کتنا کھم پر کتنے برے بیانے پر حدیثوں کو عمد رسالت میں لکھ کر محفوظ کیا گیا۔ اور احادیث کا کتنا عظیم الشان ذخیرہ آپ نے خود الما فرما کر قلم بند کرایا۔

مولانا شاه معين الدين احمد ندويٌّ (١٩٤٨ء) لكھتے ہيں۔

اس کئے عمد رسالت سے لے کر بعد کے ہر دور میں حدیث نبوی کی نقل و روایت کا سلسلہ جاری رہا۔ یہ حدیثیں بوری دنیائے اِسلام میں بھری ہوئی تھیں۔ محدثین کرام کا یہ بڑا احسان ہے کہ انہوں نے اس زمانہ میں جب کہ سفر کی سمولتیں نہ تھیں۔ اور سفر ہم معنی سفر سمجھا جاتا تھا۔ اور نہ نشرو اشاعت کے موجودہ سلمان تھے۔ تعلیم بھی محدود تھی۔ دنیائے اِسلام کا چپد چپد جھان کر رسول اللہ ساتھیں کے اقوال وافعال یعنی حدیث و سنت کو تحقیق صحت کے بورے اہمام کا جہان کر ساتھ جمع و مرتب کیا۔ ان کے راویان اور صحت و سقم کے جانچنے اور رواۃ کی جرح و تعدیل کے ساتھ جمع کے ماتھ تھیں کے ساتھ قلمبند کئے جو مسلمانوں کا بردا قابل فخر کارنامہ ہے۔

امقدم حصت و تحقیق کے ساتھ قلمبند کئے جو مسلمانوں کا بردا قابل فخر کارنامہ ہے۔

درمقدم

#### تدوين حديث:

۔ آدوین حدیث کے سلسلہ میں منکرین حدیث کی طرف سے یہ اعتراضات کئے جاتے ہیں۔

حدیث کا کیا اعتباریه و دو سری تیسری صدی جری میں مدون ہوئی۔

حدیث آلر واقعی اسلای شریعت کا ماخذ اور سرپشمه ہوتی۔ تو کیوں نہ آنحضرت سی اپنے اپنی زندگی میں ہی اے کتابی شکل میں مدون اور مرتب فرما دیتے۔

حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ سیسی نے پوری شدت کے ساتھ حدیث کو قلبند کرنے سے روک وہا تھا۔

یملی صدی بجری کے اختیام تک کتابت حدیث کا سلسلہ جاری رہا اور اِسلام عرب سے باہر مجمی کے بہت سے ملکوں میں حکران ہو گیا تھا۔ اور لوگ اِسلام میں کثرت سے داخل ہورہ تھے۔ نئے مسائل اور نئے طلات سے مسلمانوں کا سابقہ تھا۔ اس لئے اس وقت شدت سے سے ضرورت محسوس ہوئی۔ کہ حدیث نبوی ما تھا کو مدون و مرتب کیا جائے آنخضرت ما تھیا کے عمد مبارک میں صحابہ مرام نے وکتاب الحج" اور کتاب الصدقہ وغیرہ کے نام سے باقاعدہ کتابیں مرتب دی تھیں۔

مولانا سید سلیمان ندوی (۱۹۵۳ء) اینے ایک کمتوب میں تحریر فرماتے ہیں۔ "مسلمانوں کے اس فقرے کے معنی کہ حدیث کی تدوین ہجرت کے ڈیڑھ سو برس بعد ہوئی یہ ہے کہ تصنیف اور کتاب کی حیثیت میں ورنہ فض تحریر و کتابت کی حیثیت سے زمانہ نبوی ہی میں اس کی جمع و تدوین کا آغاز ہو چکا تھا۔"

(مكتوبات سليماني جلد اول: ص١٢٢)

مولانا محمد اسحاق سندیلوی مصنف "اسلام کا سیای نظام" و سابق استاد تفییر ندوة العلماء لکھنو اپنے ایک مضمون میں لکھتے ہیں کہ:

تحقیق یہ ب کہ تدوین صدیث کا کام خود نبی اکرم سڑھیا کے زمانہ سے شروع ہوچکا تھا۔ خلفائے راشدین کے دور میں بھی میہ سلسلہ جاری رہا۔ اور کوئی زمانہ بھی ایسا نہیں گزرا۔ جس میں میہ سلسلہ کلیٹا منقطع ہوگیا ہو۔

(مابنامه الفرقان لكهنوً - ذي قعده 20ساره ص ١٣٤

#### حضرت عمر بن عبد العزيز اور تدوين حديث:

جب خلیف راشد حضرت عمرین عبدالعزیز ۹۹ھ میں منصب خلافت پر فائز ہوئے۔ جن کی ذات سرتایا اسلام کا اعجاز تھی۔ اور اللہ تعالی کی قدرت کی ایک نشانی تھی۔ انہوں نے دیکھا کہ روافض 'خوار بن اور قدریہ وغیرہ سننے سنخ فرقے سر اٹھا رہے ہیں۔ تو انہوں نے حدیث کی تدوین کی طرف توجہ فرمائی۔

موالنا مهدا علام ندوي ٢١ ١٩٤٥ لُكِيَّ مِن كَهِ:

عصرت آن جیدے بعد اسلام کے احام اسلام فی تعلیم اور اسلام کے اطلاق کا مجموم صرف وہ اللہ علیہ بین جو بناب رسول الله بین کی زبان مبارک سے نظے۔ لیکن حضرت عمر بن

عبدالعزیز کے زمانے سے پہلے وہ صرف صحابہ "و تابعین کے سینوں میں محفوط تھے۔ بخاری اسلم ، موطا اور حدیث کی دو سری کتابیں ہو احادیث صحیح کا بهترین مجموعہ ہیں۔ اس وقت تک وجود میں نہیں آئی تھیں۔ اور حضرت عمر بن عبدالعزیز نے اس طرف توجہ نہ کی ہوتی تو علم حدیث کا یہ زخیرہ وجود میں نہ آتا۔ لیکن اُنہوں نے دیکھا کہ انقضائے زمانہ کے ساتھ ساتھ علماء کا گروہ روز بروز مُتا جاتا ہے۔ اور اس کے ساتھ علوم شرعیہ کے مث جانے کا بھی اندیشہ ہے۔ اس لئے انہوں نے قاضی ابو بکر بن حزم خزرجی انصاری (۱۳سے) جو ان کی طرف سے مدینہ کے گور نر تھے۔ کہھا:

انظر ما كان من حديث رسول الله شهر فاكتبه فانى خفت دروس العلم وذهاب العلماء ولا يقبل الاحديث النبى الهرم العلم)

احادیث نبویہ کو تلاش کرکے ان کو لو' کیونکہ مجھے علم کے مٹنے اور علماء کے فنا ہونے کا خوف معلوم ہو تا ہے۔ اور صرف رسول اللہ ہے پیلے کی حدیث قبول کی جائے۔

(سيرت عمر بن عبد العزيز:ص ١٥٠٠)

مولانا عبدالسلام ندوی اپنی دو سری کتاب ''اسوہ صحابہ '' میں لکھتے ہیں۔ صحابہ لرام ہی کے زمانے میں فن حدیث مدون ہو چکا تھا۔ اور حضرت عمر بن عبدالعزیز نے ائنی اجزائے بریشان کو ایک مجموعے کی صورت میں جمع کیا۔

(اسوه محابه جلد ۲:ص ۳۹۰)

حضرت عمربن عبدالعزیز کا بیہ فرمان صرف گور نر مدینہ ابو بکر بن حزم کے نام نہیں تھا۔ م صوبوں کے گور نروں کے نام اس قتم کا فرمان بھیجا تھا۔ مولانا عبدالحی لکھنو کی بیسیہ تعلیق المجد میں حافظ ابو تھیم اصفمانی کی تاریخ اصبمان کے حوالہ سے لکھتے ہیں۔

كتب عمر بن عبدالعزيز الى الافاق انظر و حديث رسول الله عبد فاجمعوه

" همر بن عبدالعزیز نے دور دور ملکول میں میہ حکم بھیجا کہ رسول اللہ بڑیجا کی حدیثوں کو ۔ تلاش نرکے جمع کرو۔" (ترغیب و تربیب مترجم:جلد اول ص۱۷۸)

مولانا عبدالسلام مدوی (۱۹۷۲ء) حافظ این عبدالبر قرطبی کی جامع بیان العلم کے حوالے سے لکھتے ہیں۔ کہ سعد بن ابراہیم فرماتے ہیں۔

ہم کو عمر بن عبد العزیز نے جمع حدیث کا حکم دیا۔

اور ہم نے وفتر کے وفتر حدیثیں کامیں۔ اور انہوں نے ایک ایک مجموعہ ہر جگہ جہاں جہاں ان کی حکومت تمی ، بھیجا۔

(سيرت عمر بن عبد العزيز:الهما)

حضرت عمر بن عبدالعزیز نے تدوین حدیث کے سلسلہ میں جو سعی کوشش کی۔ یہ ان کا عظیم الشان کارنامہ ہے۔ اور تاریخ اسلام کاایک در خشندہ باب ہے۔

### تاریخ حدیث :

# (اقسام حدیث)

ا- مرفوع: جس میں آمخضرت سی ایم تا کے قول و عمل کا ذکر ہو۔

۲- موقوف: جس میں کسی صحابی کے قول و عمل کاذکر ہو۔

سو- مقطوع: جس میں کس تابعی کے قول وعمل کاذکر ہو۔

مرفوع میں سلسلہ اسناد آنخضرت ملہ اللہ تک جاتا ہے۔ موقوف میں صحابی تک اور مقلوع میں تابعی تک۔

م. متصل : جس كاسلسله اساد مكمل مو- كوئي راوي ساقط نه مو اور مجمول الحال نه مو-

۵- مرسل : جس کا راوی کوئی تابعی ہو۔ لیکن اس صحابی کا ذکر نہ کرے جس نے آنخضرت مرابط سے روایت کی تھی۔

۲- تصحیح : جس کے تمام راوی عادل ہوں۔ سند متصل ہو۔ اور نسمی دیگر صحیح حدیث ہے۔ متصادم نہ ہو۔

2- متواتر: جس كراوى اتنے زيادہ مول كد كذب ير ان كا اجتماع محال نظر آئے۔

۸- ضعیف : جس میں صحیح کی شرائط موجود نه ہوں۔

9۔ حسن : صحح اور ضعیف کے بین بین۔

• ا- موضورع : جن کاراوی کاذب یا مشتبه ہو۔

H- منكر : جس كامضمون صيح يا حسن سے متصادم مو-

۱۲- شافہ: جس کے راوی تو ثقہ ہوں۔ لیکن جسی ایس صدیث سے عمرا رہی ہو جس کے راوی ثقہ ترہوں۔

سال- معلل: جس میں صحت کی تمام شرائط موجود ہوں لیکن ساتھ ہی کوئی ایسا عیب ہو۔ خسے صرف ماہرُن فن کی آ کھ دکھ سکے۔

الما- غریب : جس کے سلسلہ اساد میں کوئی راوی رہ گیا ہو۔

10- مستفیض : (یا مشہور) جس کے راوی تین سے کم نہ ہوں-

١٦- امالي : وه حديثين جوشيوخ اين تلافده كو الماكرائين-

21- مسلسل: جس كي سند مين راوي ايك عي تتم ك الفاظ استعال كري-

۱۸- محکم : جو مخاج ناویل نه هو-

9- قوی : آنخضرت مل کا قول جس کے بعد آپ نے آیت قرآن پر می ہو-

۲۰- اثر : کسی صحابی یا تابعنی کا قول و عمل۔

۲۱- خاص : کسی خاص صورت میں نی کریم ماہیم کا خاص فیصلہ۔

۲۲- ناسخ : آخضرت سُرَبَيْ كى زندگى كے آخرى عصے كے اقوال-

٢٣- منسوخ : آنخضرت سي ابتدائي زندگي ك اقوال-

#### أصطلاحات:

ا- صحالی : جس نے نبی ریم بھید کی صحبت سے فیض اٹھایا ہو۔

۲- تابغی : جو سی صحالی کافیض یافته ہو-

٣- تبع تابعتي : جو تسي ابعني كافيض يافته هو-

هم- امام : وه عالم جو هديث يا فقه ' تفسيراور ديگر علوم اسلاميه ميس يكسال مهارت ركھتا ہو-

٥- حافظ: في ايك لا كه احاديث ياد بول-

٣- حجت : جيت تين لا كه احاديث ياد بول-

حاکم: شه تمام احادیث متون و اساد سمیت معلوم بون-

۸- تعدیل : کسی راوی کے اوصاف بیان کرنا۔

9- جرح : کسی راوی کے عیوب بیان کرنا۔

# اقسام كتب حديث

### - الجامع:

جس میں زندگی کے تمام مسائل یعنی ایمان عقائد 'فرائض خسد 'جهاد 'معاملات 'اخلاق بشارات 'فتن 'علامات قیامت 'سیر 'مناقب وغیرہ پر احادیث موجود ہوں۔ مثلاً صحیح بخاری 'صحیح مسلم 'جامع ترندی وغیرہ۔

#### ۴- تسنن :

جس میں تر تیب احادیث ابواب فقہ کے مطابق ہوں۔ جیسے ابوداؤد' ابن ماجہ اور نسائی کی ۔ .

#### ۳ مند:

جس میں ہر محالی کی احادیث ترتیب وار یا کسی اور ترتیب سے میجا ورج ہوں۔ جسے مند احمد' داری وغیرہ۔

## هم. معجم :

جس میں حدیث کا اندراج 'شیوخ کے لحاظ سے ہو۔ یعنی ہراستاد سے سی ہوئی احادیث الگ الگ درج ہوں۔ اور شیوخ کا ذکر بہ تر تیب ہجا ہو۔ جیسے امام طبرانی کی مجم صغیر 'مجم اوسط اور مجم کبیر دغیرہ۔

#### : 67 -0

جس میں صرف ایک مسئلہ یا موضوع و نیرہ کی احادیث ہوں جیت جز رفع الدین جز قرا**د**ۃ خلف الامام بخاری ؓ

(تاریخ حدیث از ذاکش غلام جیلانی برق ص ۱۹۲۱)

### تذكره صحابه يوالله :

پانچ جلیل القدر صحابه اکرام کے معیقمائ حدیث کا مختفر تذکرہ پہلے آپ بڑھ آئے ہیں۔

اب ان صحابہ کرام بی شیم کے مخصر حالات ملاحظہ فرما کیں۔

#### حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص مناتو ﴿:

حفرت عبداللہ بن عمرو بن العاص جلیل القدر صحابی تھے۔ ان کے والد حضرت عمرو بن العاص مشہور جرنیل اور فات مصر تھے۔ حضرت عبداللہ کو علمائے سیر نے العالم الربانی کالقب دیا ہے۔ رسول اللہ سہ الم نے انہیں ان کے والد پر فضیلت دی ہے۔ حصول علم صح بے حد مشاق تھے۔ توراۃ انجیل کے بھی بڑے عالم تھے۔ ان کا زہد و تقوی زمانہ رسالت بی میں مسلم تھا۔ عباوت و ریاضت میں بڑی محنت کرتے۔ کثرت سے روزے رکھتے۔ اور نمازیں پڑھتے۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں دولت سے بھی نوازا تھا۔ کافی حشم و خدم کے مالک تھے۔ طائف میں ان کا ایک باغ رسط نای تھا۔ جس کی قیمت دس لاکھ درہم تھی۔ جنگ صفین میں آئے۔ مگر لڑائی میں حصہ نہیں لیا۔ 10 ھے میں مصرمیں وفات فرمائی۔

(تذكرة الحفاظ جاص ٣٥ كتابت مديث ص ٣٤)

### حضرت على بن اني طالب مِنْ لَعْهِ:

حفرت علی بن ابی طالب آخضرت سی پیلے اسلام لائے۔ تمام غزوات میں شریک رہے۔ اور عشرہ مبشرہ میں سے تھے۔ آب بچوں میں سب سے پیلے اسلام لائے۔ تمام غزوات میں شریک رہے۔ الله کی راہ میں جماد کیا۔ اور جماد کاحق اوا کیا۔ جس کی ایک مثال غزوہ خیبر کا تاریخی واقعہ ہے۔ حضرت علی علم، عقل، تقوی، شجاعت، سخاوت میں بے مثال تھے۔ آنحضرت سی بہتر فیصلہ کرنے والے علی ہیں)

یہ جس آپ نے ارشاد فرمایا:

تم میرے لئے ویسے بی ہو جیسے موی علیہ السلام کے لئے حضرت بارون مگریہ کہ میرے بعد کوئی بی نمیں۔

١١/ رمضان المبارك ومهم كوكوفه مين شهادت سے سرفراز ہوئے

(تزكرة الحفاظ جاص ١٩ كتابت حديث ص ١٩٨)

## حضرت انس بن مالک ساتنون

منت انس بن مالک آنخضرت ماییم کے خادم خاص تھے۔ دس سال کے تھے کہ ان کی

45

یار سول الله سی کی میراب بینا ہے اس کو آپ کی خدمت کے لئے لائی ہوں۔ اس کو آپ یا اس کے کے لئے لائی ہوں۔ اس کو اپ پاس رکھئے۔ چنانچہ حضرت انس دس سال تک آنخضرت سی کی خدمت میں رہے۔ اور خود فرماتے ہیں۔

مات (مَنْ عَلَيْهِم )وانا ابن عشرين:

يعنى جب آنخضرت مل يا كاوصال موا- تومين ٢٠ سال كاتها-

پھر حفرت صدیق اکبر بڑاتو اور حفرت عمر فاروق بڑتو اور حفرت عثان بڑتو کی صحبت میں رہے۔ آخر العجابہ ہیں۔ امام بخاری نے ۸۰ امام مسلم نے ۷۰ احادیث آپ سے روایت کی ہیں۔ اور مشترکہ طریقہ پر صحیحین میں آپ کی مرویات کی تعداد ۱۲۸ ہے۔۔ ۹۳ھ میں بھرہ میں وفات یائی۔

آ تخضرت سہور کے آپ کی عمر' اولاد اور دولت کے لئے دعا فرمائی تھی۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے مال بھی دیا۔ اولاد بھی کثیر ہوئی اور عمر بھی ایک سو سال پائی۔

إتذكرة الحفاظ جاص ٣٨ كتابت صديث ص ٣٠)

#### حضرت ابو ہرریرہ بنائین :

حفرت ابو ہریرہ بڑائی کا نام عبد الرحمان تھا۔ رسول اللہ ملی کیا کے خادم اور اصحاب صفہ میں سے تھے۔ بڑے حافظ حدیث اور کمٹرین حدیث میں تھے۔ اور اس کے ساتھ صاحب درس و فتوی تھے۔ فقروفاقہ کی لذتوں سے بھی آشنا ہوئے۔ اور دولت و فراوانی کی تلخیوں سے بھی روشناس ہوئے۔ ورع و تقوی عبادت وریاضت میں ممتاز تھے۔ ان کی مرویات کی تعداد ۵۳۷۸ میں وفات یائی۔

(بزكرة الحفاظ جاص ٢٨ كتابت حديث ص ٣٣)

### خصرت وا نک بن حجر مهاتو

یمن کے شاہی خاندان کے فرد تھے۔ رسول اللہ سڑھیا کی خدمت میں مدینہ منورہ حاضر بوے آنخضرت سڑھیا نے بری عزت و تکریم کی۔ ممبر پر خطبہ دینے کے لئے تشریف لے گئے۔ تو حضرت واکل کو بھی ساتھ ممبر بر جگہ دی اور صحابہ کرام کو مخاطب کرکے فرمایا۔ کہ واکل بن جر قوم کے سردار جیں۔ اللہ اور اس کے رسول کی محبت میں تسارے پاس آئے ہیں۔ آنخضرت ساتھیا نے انہیں جاگیریں دیں۔ اور ایک عمد نامہ تکھوا کر حوالہ کیا۔ یہ عمد نامہ بھی حدیث کا ایک کانی جوت ہے۔ بعد میں حضرت واکل نے کوفہ میں قیام کیا۔

آنخضرت مل پیا سے حدیث کی روایت کی ہے۔ حضرت معاویہ بناتی کے عمد حکومت میں وفات یائی۔

(كتابت مديث: ١٣٣)

# تذكره محدثين صحاح سته

حدیث کی کتابوں میں محاح سنہ کی کتابیں مشہور و معروف ہیں۔ ضروری ہے کہ ان کتابوں کے مولفین کے بھی مختصر حالات قلمبند کردیئے جائمیں۔

## امام مالك بن الس بناتيز:

امام ابوعبدالله مالک بن انس ۹۳ ھ میں مدید منورہ میں پیدا ہوئے۔ امام صاحب نے جب ہوش سنجمالا۔ تو مدید باغ و بمار تھا۔ چنانچہ سب سے پہلے آپ نے قراء ق کی تعلیم امام نافع بن عبد الرحمان (م ۱۹۹ ھ) سے حاصل کی۔ اس کے بعد حدیث کی تحصیل حضرت نافع مولی حضرت عبداللہ بن عمر بناتی سے کی اور جب تک نافع زندہ رہے امام مالک ان کے درس میں موجود رہے۔ حضرت نافع نے اس میں وفات پائی۔ محد ثمین روایت مالک عن نافع عن ابن عمر بناتی کو سلملہ الذہب (سونے کی زنچر) قرار دیتے ہیں۔

امام مالک نے صرف انہیں شیوخ سے استفادہ کیا۔ جو تقوی و طمارت اور حفظ و ضبط میں ممتاز تھے۔

مدینہ منورہ میں حضرت عبداللہ بن عمر بڑائی کے بعد اُن کی مند کے وارث حضرت نافع بوئے۔ امام مالک حضرت نافع کے درس میں ۱۲ سال شریک رہے اور حضرت نافع کے انتقال کے بعد امام مالک ان کے جانشین ہوئے۔ اور ۱۲ سال تک علم دین کی خدمت سمرانجام دی۔ امام مالک کے خلفہ کی فہرست طویل ہے۔ اور ان کا شار نامکن ہے امام محمد بن ادرایس شافعی (۱۸۲هـ) ان کے مشہور خلفہ میں سے ہیں۔ ان کے علاوہ امام ابولوسف (۱۸۲هـ) اور امام محمد بن حسن الشیبائی (۱۸۹هـ) نے بھی ان سے استفادہ کیا۔

امام مالک کی فقد کی بنیاد فقهائے سبعہ مدینہ کی بنیاد پر ہے۔

اور فقهائے سبعہ یہ حفرات تھے۔

- سعيد بن مسيّب ً (۱۹۹۵)

۲: عبيدالله بن عتبه بن مسعود ( ۹۹۸ )

۳- قاسم بن محد بن الى بكرٌ (۱۰ه)

۳- ابو بکربن عبد الرحمان بن حارث بن مشامٌ (۹۲ه)

۵- سلیمان بن بیار (۱۰۹ه)

٢- فارجه بن زير (١٠٩هـ)

ے۔ عروہ بن زبیر (۱۹۴۰م)

امام مالک کے علم وفضل کا اعتراف محدثین کرام اور علائے سیرنے کیا ہے اور انہیں امیرالمومنین فی الحدیث کے لقب سے یاد کیا ہے۔ اخلاق و کردار سے بھی آپ کا رتبہ بہت بلند تھا۔ حق گوئی و ب باکی میں ان کی مثال تاریخ میں نہیں ملتی طلاق کرہ کے سلسلہ میں کوڑے کھائے۔ اور ان کو گدھے پر سوار کرا کر شہر میں تشمیر کی گئے۔ لیکن ابنا فتو کی واپس نہیں لیا۔ اور فرایا۔

ہ بھیں او جانتا ہے وہ جانتا ہے جو ہنیں جانتا وہ جان لے کہ میں مالک بن انس ہوں۔ اور فتوی دیتا ہوں کہ جبری طلاق درست نہیں۔

امام مالک نے ۱۷۹ھ میں ۸٦ برس میں مدینہ میں انتقال کیا۔ اور جنت البقیع میں وفن ئے۔

(بستان الحد ثين ص ٣)

#### امام بخاری برایتیه:

امام محمد بن اساعیل بخاری ۱۱۴ شوال بروز جمعه ۱۹۴ه بخارا میں پیدا ہوئے بجینین میں نابینا

تھے۔ لیکن والدہ کی دعا کی برکت سے آئکھیں روشن ہو گئیں بھین میں ان کے والد اسلمیل کا انتقال ہوگیا تھا۔ اور انہوں نے اپنی والدہ کی آغوش میں نشوونما پائی۔ ١٦ سال کی عمر میں امام عبداللد بن مبارک اور امام وکیع کی تصانیف کو حفظ کرلیا۔

۱۸/ سال کی عمر میں مکہ معظمہ تشریف لے گئے۔ اور ۲ سال مکہ میں قیام کرکے مدینہ منورہ تشریف لے گئے۔ اور وہاں آنخضرت سی قضایا العجابہ والتابعین' اور تاریخ الکبیر تصنیف کی۔

بقول حافظ ابن حجر ساع حدیث کے لئے میر کا آغاز کیا۔ اور مصر شام 'جزیرہ 'بغداد' مرو' خراسان تشریف لے گئے۔ اور ہر جگہ آساطین فن سے استفادہ کیا امام بخاری کے اساتذہ و شیوخ کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ اور ای طرح ان کے تلافدہ مستفیدین کا حلقہ بھی بہت وسیع سے حدثین صحاح ستہ میں امام مسلم (۲۱۱ھ)۔

ام ترزی ( ۲۷۹ه) اور امام ابوعبدالرحمان احمد بن شعیب نسائی ( ۳۰۳ه) ان کے تلافہ میں شامل ہیں۔ ان کے علاوہ امام مروزی (۲۹۲ه) امام ابن خزیمہ ( ۱۳۱۵ه) ہمام بخاری کے تلافہ میں شامل ہیں۔

امام صاحب کا حافظ غیر معمولی تھا۔ ان کے کئی واقعات حافظ کے بارے میں تاریخ و سیر کی کتابوں میں منقول ہیں۔ زہد و تقوی اور طمارت میں امام صاحب عمدہ صفات کے حال تھے۔ ان کے علم و فضل اور تبحر علمی کا اعتراف ان کے معاصرین اور اساتذہ و شیوٹ نے بھی کیا ہے۔ حافظ ابن حجر ( ۸۵۲ھ) فرماتے ہیں۔ اگر امام صاحب کی مدح میں متاخرین کے اقوال نقل کئے جائیں۔ تو کاغذ اور روشنائی ختم ہو جائے۔

فذلك بحر لاساحل له

" -فینہ چاہئے اس بحر بکراں کے لئے۔"

امام صاحب کے مسلک کے بارے میں علمائے کرام میں اختلاف ہے۔ حافظ ابن سکی اور نواب صدیق حسن خال نے ان کو شافعی لکھا ہے۔ حافظ ابن خبر کا بھی میں خیال ہے۔ حافظ ابن قیم نے ان کو حنبلی قرار دیا ہے۔ مگر علامہ طاہر الجزائری اور سید انور شاہ کشمیری نے ان کو مجتمد مطلق کما ہے۔ (محد ثین عظام اور ان کے علمی کارنامے ص ۱۳۲۱)

امام بخاری نے الجامع الصیح البخاری سمیت ۲۱ کتابیس تصنیف کیس امام صاحب نے شوال کی جاند رات ۲۵۷ھ میں ۱۲ سال کی عمر میں انقال کیا۔ (سیرت البخاری ' بستان المحد ثمین/ کتابت حدیث/ محدثمین عظام اور ان کے علمی کارناہے)

#### **امام مسلم** رئيتيه:

امام مسلم بن تجان ٢٠٢ه مين خراسان كے مشهور شرقصبه نيشاپور مين پيدا ہوئے۔ جب آپ نے شعور كى آكسيں كھوليں۔ تو نيشاپور خود علم وفن كا مركز تھا۔ چنانچه نيشاپور ميں آپ نے امام اسحاق بن راہويہ سے استفادہ كيا۔ اس كے بعد علم حديث كى مخصيل كے لئے تجاز ، عراق 'شام 'مصر' بغداد اور دو سرے بلاد اسلاميه كا سفركيا۔ اور امام احمد بن صنبل' اور امام بخارى جيسے جليل القدر ائمه حديث سے استفادہ كيا ان كے علاوہ دو سرے ائمه فن سے بھى اكساب فيض كيا۔

ان کے تلافہہ میں امام ترفدی' ابو حاتم رازی' ابن فزیمہ اور ابو عوانہ جیسے ائمہ فن شامل ہیں۔

امام مسلم کی شہرت ' تبحر علمی ' قوت حافظہ ' جودت فقاہت ' محتاج بیان نہیں ہے ان کا حافظہ غیر معمولی تھا۔ ان کے استاد امام اسحاق بن راہویہ نے ان کا حافظہ دیکھ کر فرمایا تھا۔

خدا جانے کس بلا کا بیہ مختص ہوگا

اخلاق و عادات ' زہد و رع ' تقوی و طمارت میں بھی بے مثال تھے۔ تمام زندگی نہ سمی کی فیبت کی اور نہ سمی پر سب و شتم کیا۔ ان کے علم و فضل اور صاحب کمال ہونے کا اہل سیر اور ائمہ فن نے اعتراف کیا ہے۔ حدیث کی صحت و سقم اور اس کی معرفت میں ان کو اپنے تمام ہم عصروں میں اقماز حاصل تھا۔

(سيرت البغاري منابت حديث)

امام مسلم کے مسلک کے بارے میں بھی علائے کرام اور ارباب سیر میں انتلاف ہے۔ نواب صدیق حسن خال نے ان کو شافعی المذہب لکھا ہے۔ اور مولانا عبدالرشید نعمانی نے ان کو ماکی المذہب لکھا ہے۔ شیخ ظاہر الجزائری نے لکھا ہے۔ کہ امام مسلم کسی امام کے مقلد محض نہ تھے۔ البتہ امام شافعی وغیرہ اہل جھاز کے مسلک کی طرف مائل تھے۔

(عدثين عظام اور ان كے على كارنا مداد الحامع الصح المسلم سميت ٢٢ ميد كي تصانيف كي تعداد الجامع الصح المسلم سميت ٢٢ ميد فق الملم من ١٥٠٥)

امام مسلم نے 76/ جب 171ھ شنبہ کے دن اپنے آبائی وطن نیٹابور میں انقال کیا۔ اس وقت عمر ۲۰ سال متی۔

(سيرت البخاري ص ١١٣)

#### المام ابوداوُد :

امام ابوداور سلیمان بن اشعث بن اسحاق ۲۰۲ه میں سیستان میں بیدا ہو سے المجنون زندگی کا بیشتر حصد بغداد میں گزرا۔ تحصیل علم کے لئے عراق ' خراسان ' شام ' محر ' الجزرہ ' تجاز اور دوسرے اسلای ممالک کے سفر کئے۔ اور ہر جگہ آساطین فن سے خدید کی تحصیل کی۔ ان کے اساتذہ و شیوخ کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ آہم ان کے مشہور اساتذہ میں امام احمد بن صنبل ' ابوالولید طیالی ' عمان بن ابی شیبہ ' یجی بن معین اور قتیبہ بن سعید جیسے ائمہ حدیث وفن شامل ہیں۔

ان کے تلافرہ کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ محاح ستہ کے دو رکن امام ترفدی اور امام نسائی ان کے حلافدہ میں شال ہیں۔

امام ابوداؤد کے علم و فعنل اور صاحب کمال ہونے کا علائے کرام اور ارباب سیرنے اعتراف کیا ہے۔ امام صاحب تغییر قرآن وقت حدیث اور زمر و عبادت اور یقین و توکل میں یکنائے روزگار تھے۔

حافظ موی بن ہارون فرماتے ہیں۔

خلق ابودانود فی الدنیا للحدیث و فی الاحرة الجنة "ابوداؤد دنیا می مدیث کے لئے اور آخرت میں بنت کے لئے پیدا کئے گئے تھے " اور ان کے بارے میں بیر مقولہ بھی مشہور ہے کہ:

صدیث کو ان کے لئے اس طرح نرم کردیا گیا تھا۔ جیسے داؤد علیہ السلام کے لئے لوبا۔ اور امام حاکم نیشالوری (۵۰ میں) فرماتے ہیں۔

امام اهل الحديث في عصره بلا مدافعة

"امام ابوداؤو بلاشك و ريب اين زماف مي محد مين ك امام تھے-"

امام ابوداؤد کے نقبی مسلک کے بارے میں علمائے کرام نے اختلاف کیا ہے حضرت شاہ عبدالعزیز دبلوی نے بستان المحد مین میں لکھا ہے۔ کہ امام ابوداؤد کو بعض نے شافعی المذہب اور بعض نے ضبلی المذہب لکھا ہے۔

مولانا سيد نواب صديق خال كى رائے ہے كه امام ابوداؤد شافعى المذہب سے ليكن مولانا سيد انور شاہ كشميرى امام ابن تيميه كے حواله سے لكھتے ہيں كه امام ابوداؤد صبلى المذہب سے۔

(محدثمين عظام اور ان كے على كارنامے م 191)

امام ابوداؤد نے سنن ابی داؤد کے علاوہ دوسری مختلف دس کے قریب کتابیں لکھیں امام ، صاحب نے آخری عمر میں بھرہ میں سکونت افتتیار کرلی تھی۔ یہاں آپ نے ماہ شوال میں بروز جمہ 221ھ میں وفات یائی۔

(بستان المحدثين ص ١١٨ كتابت حديث ص ١٨١)

#### امام ترندي ريتي :

امام ابوعیسی محمد بن عیسی ترفدی ۱۰۵ه میں ترفد میں پیدا ہوئ آپ نے جب شعور کی . آنکھیں کھولیں تو اس زمانے میں علم حدیث شہرت کے درجے کو پہنچ چکا تھا۔ چنانچہ امام ترکی کی نے تخصیل حدیث کے لئے خراسان' عراق' تجاز اور دو سرے بلاد اسلامیہ کا سفر کیا۔ اور ہر جگہ آساطین علم و فن سے استفادہ کیا۔

آپ کے اساتذہ و شیوخ کی تعداد بہت زیادہ ہے- امام بخاری (۲۵۹ھ) امام مسلم " اور امام ابوداؤد (۲۷۵ھ) آپ کے اساتذہ میں شائل ہیں-

امام رزندی نے سب سے زیادہ احتفادہ امام بخاری سے کیا۔ اور امام بخاری نے است اس لائق ترین شاگرد کو بیہ سند عطا فرمائی تھی۔

ما انتفعت بك اكثر مما انتفعت بي

جتنا استفاده تم نے مجھ سے کیا ہے اس سے زیادہ استفادہ میں نے تم سے کیا ہے۔"

امام ترفدی کا حافظ بہت قوی تھا۔ اور ان کے حافظ کے بے شار واقعات تاریخ وسر کی کتابوں میں منقول ہیں۔ ان کے علاقہ کی تعداد بھی بہت زیادہ ہے۔ حافظ ابن ججر (۸۵۲ھ) نے کتابوں میں منقول ہیں۔ ان کے علاقہ کی تعداد بھی بہت زیادہ ہے۔ حافظ ابن ججر (۸۵۲ھ) نے کتاب

ان کے علمی کمالات نے ان کی ذات کو طالبان حدیث کا مرقع بنا دیا تھا۔ ان کے تلافہ میں خراسان اور ترکستان کے علاوہ دنیائے اسلام کے مختلف گوشوں کے رہنے والوں کے نام طبح بس۔

امام ترندی کے علم وفضل اور ان کے صاحب کمال ہونے کا اہل علم نے اعتراف کیا ہے۔ اور زہد و ورع میں بھی مکرائے زمانہ تھے۔ خوف المی سے بکفرت گریہ و زاری کیا کرتے تھے۔ یمال تک کہ آکھوں کی بینائی جاتی رہی۔

امام ترندی کے مسلک کے بارے میں بھی علائے کرام نے اختلاف کیا ہے۔ مولانا پیدانور شاہ کشمیری نے ان کو شافعی المذہب لکھا ہے لیکن دو سرے علائے کرام نے لکھا ہے کہ مام ترندی خود مجتند تھے۔

امام ترندی نے جامع ترندی کے علاوہ سات کتابیں اور لکھیں۔ کتاب العلل اور شما کل ترندی ان کی مضہور تصانیف ہیں۔

امام ترزی نے 24مھ میں 20 سال کی عمر میں وفات بائی۔

كابت مديث (محدثين عظام اور ان ك '

علمی کارناہے) سیرت البخاری

## امام نسائي :

امام ابوعبدالرحمان احمد بن شعیب نسائی ۲۱۵ھ میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم خراسان میں حاصل کی۔ اس کے بعد آپ نے تحصیل حدیث کے لئے خراسان' عراق' حجاز' جزیرہ' شام' مصر' وغیرہ کا سفرکیا۔ اور ہر جگہ کے آساطین علم و فن سے استفادہ کیا۔

(بستان المحد ثين ص ١٢٥٠)

امام نسائی کے اساتذہ و شیوخ کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ تاہم ان کے مشہور اساتذہ میں امام محمد بن اسلیماری امام ابوداؤد امام قتیبہ بن سعید اور امام اسحاق بن راہویہ جیسے جلیل القدر ائمہ حدیث شامل بیں۔ ان کے طاغہ کی تعداد بھی بہت زیادہ ہے۔ امام ابن النی " (۳۲۳ها) اور امام محمد بن قاسم الاندلی " (۳۲۸ها) جیسے ائمہ حدیث ان کے شاگرد ہیں۔

امام نسائی کے معمر کو اپنا مسکن بنایا۔ اور ان کی تصانیف ای اطراف میں تھیلیں امام صاحب زہد و تقوی میں میکن بنایا۔ اور ان کی تصانیف ایک دن روزہ رکھتے اور ایک دن افظار کرتے۔ علائے کرام نے ان کے علم و فضل اور صاحب کمال ہونے کا اعتراف کیا ہے۔ مورخ ابن نظان (۱۸۱ھ) نے ان کو امام حدیث کے لقب سے یاد کیا ہے۔

امام نسائی کے معرف سلک کے بارے میں علمائے کرام نے اختلاف کیا ہے علامہ تقی الدین بکی (۷۵۷ھ) معرف شارت شاہ عبدالعزیز دہلوی (۱۳۳۹ھ) مولانا سید نواب صدیق حسن خال (۱۳۱۵ھ) اور شاہ ولی اللہ دہلوی (۱۷۱۹ھ) نے ان کو شافعی المذہب لکھا ہے۔ لیکن مولانا سید محمد انور شاہ کشیری کی رائے ہے کہ آپ حنبی المذہب تھے۔

(محد مین عظام اور ان کے علمی کارناف،ص ۲۳۷)

امام نسائی کی تصانیف کی تعداد ۱۲ کے قریب ہے۔

امام نسائی کی تصانیف کی تعداد ۱۲ کے قریب ہے۔

مقام رملہ تشریف کے گئے۔ یمال آپ نے ۸۸ سال کی عمر میں ۱۳ صفر ۱۳۰۳ھ بروز دو شنبہ

مقام رملہ تشریف کے گئے۔ یمال آپ نے ۸۸ سال کی عمر میں ۱۳ صفر ۱۳۰۳ھ بروز دو شنبہ

انتقال کیا۔ بعض علائے کرام نے لکھا ہے کہ امام نسائی نے کمہ معظمہ میں وفات پائی۔ اور صفا

ومروہ کے درمیان دفن ہوئے۔ لیکن امام دار قطنی اور امام عبدالعظیم منذری کی تحقیق ہے ہے

کہ امام نسائی نے رملہ میں وفات یائی۔ اور وہی دفن ہوئے۔

(سیرت البخاری ص۲۳۷) (محدثین عظام اور ان کے علمی کارناہے)

#### امام ابن ماجه براتتيه

امام ابوعبدالله 'محمد بن بربید بن ماجه ۲۰۹ه میل قروین میں پیدا ہوئے جب مستور کی آکسیس کھولیں۔ تو قروین میں علائے فن سے استفادہ کیا۔ ان میں خاص طور پر امام علی استفادہ کیا۔ ان میں خاص طور پر امام علی استفادہ کیا۔

54

ابوالحن طنافی (۲۳۳ه) اور امام اسميل بن ابوسل قرونی (۲۴۷ه) خاص طور پر قابل ذکر ميس طنافی (۲۳۵ه) خاص طور پر قابل ذکر ميس اور امام صاحب ۲۰ سال کی عمر مين مخصيل حديث كے لئے عراق بهره كوف بغداد مكه شام معراور رے كاسفركيا۔ اور جر جگه صاحب علم و فن سے اكتباب فيض كيا۔

امام ابن ماجد کے اساتذہ و تلافرہ کی فرست طویل ہے۔ معفرت شاہ جیدالعزیز دہلوی نے بستان المحدثین میں امام صاحب کے اساتذہ و تلافرہ کے نام لکھے ہیں۔

امام ابن ماجہ کے علم و فعنل ' جلالت شان اور صاحب ممال ہونے کا علائے کرام نے اعتراف کیا ہے۔ ان خلکان کتے ہیں۔

امام ابن ماج فن حدیث کے امام اور اس کے متعلقات پر بڑا عبور رکھتے تھے۔

حافظ ذہبی فرماتے ہیں:

امام ابن ماجہ کے فقہی مسلک کے بارے میں علائے کرام میں اختلاف ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ دبلوی نے ان کو صبلی المذہب تکھا ہے اور مولانا سید محمد انور شاہ کی رائے ہے۔ کہ آپ شافعی المذہب تھے۔

حافظ ابن كثير لكصة بين-

امام ابوعبداللہ محمد بن برید بن ماجہ علم و فضل کی طرح دین اور تقوی اور زہد و صلاح کے بھی جامع تھے۔ اور اصول و فروع میں پورے بھی جامع تھے۔ اور اصول و فروع میں پورے طور پر قبع سنت تھے۔ اس پر خود ان کی سنن شاہد ہے۔ تصانیف میں ان کی تین کتابیں ملتی ہیں۔

ا- الغير ٢- الثاريخ ٣- السنن

امام ابن ماجد نے ۲۲/ رمضان المبارک ۲۷۳ و ۲۴ سال کی عمر میں قروین میں انقال کیا۔ (بستان المحد عمق ا

محدثین عظام اور ان سے علی کاراے)

#### کټ مدیث :

مد ثین کرام نے مدیث کے بے شار مجوعے مرتب کئے۔ لیکن یمال صرف 2 کتب مدیث کا مختصر تعارف پیش خدمت ہے "محاح ستہ" میں صرف ا کتابیں شامل ہیں۔

الجامع الصجع بخارى

٢- الجامع الصجح السلم

۳- سنن الى داؤد

۹- جامع ترزي

۵- سنن نسائی

٠٦ سنن ابن ماجه

بعض محدثین کرام نے سنن ابن ماجہ کی بجائے موطا امام مالک کو صحاح ستہ میں شامل کیا ہے۔ اس لئے ساتویں کتاب موطا کا بھی تعارف کرانا مقصود ہے۔

### موطاامام مالك برئيتية :

موطا امام مالک بن انس (۱۲۹) کی تصنیف ہے۔ اور یہ کتب خانہ اسلام کی پہلی کتاب ہے۔ جو قرآن مجید کے بعد سب سے پہلے باقاعدہ فقری طور بر ترتیب دی گئی۔

موطا کو جمهور محدثین نے طبقات کب حدیث میں طبقہ اولی میں شار کیا ہے۔ اور اس کی تمام روایات صبح میں۔

شاہ ولی اللہ والوی نے جمتہ اللہ البالغہ میں لکھا ہے کہ:

محدثین کا انفاق ہے کہ اس کتاب کی تمام روایات امام مالک اور ان کے موافقین کی رائے میں صح بے۔

(حجته الله البالغه جاص ۳۳

محدثین عظام اور ان کے علمی کارتاہے ص

(100

موطاکی صحت و مرتبہ کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ امام شافعی (۲۰۴۰ھ) اس کے بارے میں فرماتے ہیں۔

روئے زمین پر کتاب اللہ کے بعد موطا امام مالک بیتیہ سے زیادہ صحیح کوئی کتاب نہیں ہے۔ (محد ثمین عظام اور ان کے علمی کارنامے میں ۱۰۱)

طبقات ابن سعد میں امام مالک کا ایک بیان درج ہے کہ:

ظیفہ منصور عباس نے ج کے موقع یر امام مالک بائنے ہے کما:

کہ میں چاہتا ہوں کہ آپ کی تماب موطا کی نقلیں کرا کے پوری مملکت میں بھیج دوں۔ اور ای کماب پر چاہتا ہوں کہ آپ کی کہ سرالمونین ایبا نہ کیا جائے۔ کیو ککہ اس بی پر کی ایک اس کے بیاد بھی لوگوں نے اور وہ صدیمیں تمام پھیل چکی اس سے پہلے بھی لوگوں کو اس مسلک پر چھوڑ دیا جائے۔ جو ایس اور لوگ ان پر عال ہیں۔ اس لئے ہر دیار کے لوگوں کو اس مسلک پر چھوڑ دیا جائے۔ جو انہوں نے صدیف بی کی نیاد پر افتحار کیا ہے۔

(کتابت مدیث: ۱۳۳)

مواناً سید نواب صدیق حسن خال (۱۳۰۷ه) نے اپی کتاب "الحطه فی زکر محاح الت" میں امام شاہ ولی الله دولویؓ (۱۷۱۶) کا یہ بیان نقل کیاہے کہ:

امام مالک کی حیات ہی میں یہ کتاب بوری دنیائے اِسلام میں مضور ہوگئی تھی۔ جتنا زمانہ گزرتا گیلیہ اس کی شهرت میں اضافہ ہوتا گیا۔ اور لوگوں نے اس کی طرف زیادہ توجہ کی۔ اس مقدس کتاب کی تنما یہ خصوصیت ہے۔ کہ سلاطین زمانہ ممدی' ہادی' رشید مامون' اور امین جیسے مشاہیر طلفائے اِسلام نے عراق سے مجاز تک بادیہ بیائی کی۔

> (العطه فی ذکر صحاح سنه ص ۵۵ محد ثمین عظام اور ان کے علمی کارناہے

> > ص ۱۰۱۷)

### موطاکی شروح و تعلیقات :

موطا امام مالک کی بے ثمار شروح و تعلیقات لکھی گئیں۔

اس کی مشہور شرح حافظ ابن عبدالبرمائی "(۲۹۳) کی "التیمید" ہے جو ۲۹ جلدول میں طبع ہو چک ہو ابن عبدالبرنے خود اس کا اختصار "الاستذکار" کے نام ہے گیا۔ یہ شرح بھی مصرے شائع ہو چک ہے۔ علامہ زر قائی "(۱۳۱۱ھ) نے بھی موطاکی شرح لکھی۔ جو مطبوع ہے۔ امام شاہ ولی اللہ دہلوی نے موطاکی دو شرحیں بتام "المسوی (عزبی اور المسفی (فارس) لکھیں: یہ دونوں شروح مطبوع ہیں۔

## الجامع الصيح البخاري:

الجامع الصحیح البخاری امام محمد بن استعیل البخاری ۲۵۱ء کی عظیم الشان تصنیف ہے اس کا پورا نام "الجامع الصحیح المندمن حدیث رسول الله سائیل و وسنیته و ایامه ہے- الجامع اس کتاب کو کما جاتا ہے جس میں فن حدیث کے آٹھوں ابواب ہوں۔ اور وہ ابواب یہ ہیں۔

۱- سیر ۲-آواب ۳- تفییر -۴معقائد ۵-فتن ۲-أحکام ۷-اشراط ۸-مناقب-

امام بخاری نے اس کی تصنیف میں ۱۱ سال صرف کئے علائے کرام نے اس کے بے شار محاس و فضائل بیان کئے ہیں۔ حافظ ابن صلاح صیح بخاری اور صیح مسلم کا تذکرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

کتاب اللہ کے بعد ان دونوں کتابوں کا درجہ ہے چر صبح بخاری کا مرتبہ صحت اور کترت فوائد کے لحاظ سے متاز و مقدم ہے۔

(مقدمه ابن صلاح بحواله محدثین عظام اور ان کے علمی کارناہے: ص ۱۵۰)

حضرت شاه ولي الله وبلوي (١١١ه) فرمات بس كه:

جو مخص اس کتاب کی عظمت کا قائل نہ ہو۔ وہ مبتدع ہے اور مسلمانوں کی راہ کے طاف جلتا ہے۔

(جمته الله البالغه: جا ص٢٩٧)

امام بخاری اپن اس عظیم الثان کتاب کے بارے میں فرماتے ہیں کہ:

میں نے ہر صدیث درج کتاب کرنے سے پہلے عشل کیا۔ اور دو رکعت نماز پڑھی۔ اس الترام کے ساتھ ہر ایک حدیث کو لکھا ہے۔ اور اس کتاب کے مودہ کو سرکار دو عالم سی الی قبر اور ممبر کے درمیان بیٹ کر صاف کیا ہے۔ اور میں نے اس میں کوئی ایک حدیث بھی ایی درج نہیں کی۔ جس کی صحت یر مجھ کو ہورا مجروسہ نہ ہو۔ اور کچر فرماتے ہیں:

جعلته حجته في مابيني وبين الله

"میں نے اس کتاب کو اپنے اور اپنے پرورد گار کے درمیان حجت بنایا ہے۔ " سید

(كتابت حديث ص ١١٦٠)

امام نووی (۱۷۲ھ) فرماتے ہیں کہ:

تمام ملائے امت کا متفقہ فیصلہ ہے۔ کہ قرآن کریم کے بعد سب سے زیادہ صحیح کتاب صحیح بخاری اور سیح مسلم ب الجامع الصحيح البخاري كي شروح و تعليقات :

الجامع الصحيح البخاري كے ساتھ علائے كرام نے خوب اعتباء كيا ہے اس كى بے شار شروح تعليقات اختصار اور حواثى لكصے كئے۔ مولانا عبدالسلام مباركيوري (١٣٣٢ه) ن اپني كتاب سرت البخاري میں صحیح بخاري کے عربی 'فارس 'اور اردو تراجم کی ۱۳۵ شروح کاؤکر کیاہے۔

(سيرت البخاري ص ٢٠٦ با ٢٣٨)

الجامع الصحیح البخاری کے مشہور شروح درج ذمل ہیں۔ اعلام السنن امام ابو سليمان احمد بن محمد خطائي (١٠٠٨هـ) \_1 الكواكب الدراوي- امام محمد بن يوسف بن على كرماني ( ٨٧ ١٥ هـ ) \_٢ امام احمد بن على بن حجر عسقلاني (٨٥٢هـ) فتح الباري \_ . \_٣ امام بدر الدين محمود بن احمد العينيٌّ (٨٥٥هـ) عرُة القاري-\_^ امام احمد بن محمد فطيب قسطلاني (٩٢٣هـ) ارشاد الساري حواثى صحيح بخارى مولانا احمد على سهارن يوريٌّ (٢٩٨هـ) مولانا سيد نواب صديق حسن خال قنوجي (١٠٠١هـ) عون الباري مولانا نور الحق بن عبدالحق دہلوی ؒ (۳۵+اھ) تيسير (فارس) تيمير الباري (اردو) مولانا وحيد الزمال حيدر آبادي (٣٣٨هـ) \_9

(سيرت البخاري)

حواشی صحیح بخاری (عربی) مولانا عزيز زبيدي فضل الباري شرح صحيح بخاري (أردو) مولانا شبيراحمه عثاتيٌّ (١٩٣٩ء) مولاناسيد محمد انور شاه کشميريّ (۲۳۹۳ء) فيض الباري (عربي) الجامع الصحيح المسلم:

الجامع العجيج المسلم امام مسلم بن حجاج " (٢٦١ه) كي مشهور تصنيف ب امام صاحب كي

تصانیف میں سب سے زیادہ شمرت و قبولیت اس کتاب کو ہوئی اور اس کتاب کو یہ شرف عاصل ہے کہ اس کا بھیشہ صبح بخاری کے ساتھ نام لیا جاتا ہے۔

امام مسلم نے اس کتاب میں صرف ان حدیثوں کو درج کیا ہے۔ جن کی صحت پر مشائخ وقت کا انقاق تھا۔ اور اس کا اقرار خود انہوں نے صحیح مسلم میں کیا ہے۔

علائے کرام نے اس کے بہت سے محامن و فضائل بیان کئے ہیں اور اس کا نمبر صحیح بخاری کے بعد رکھا ہے۔

نواب صديق حسن خال (١٣٠٤ه) لكهي بي كه:

بخاری مسلم کی صحت پر تلقی بالقبول اور تسلیم عام حاصل ہے کیونکد امام بخاری اور مسلم اپنے زمانے اور مسلم اپنے زمانے اور مابعد کے ائر پر احادیث کے علل اور اس کی باریکیوں کی معرفت تمیز میں سب پر مقدم و فاکق تھے۔

(اتحاف النبلاء ص ۴۸

محد ثین عظام اور ان کے علمی کارنامے ص

(1/4

امام مسلم نے صحیح مسلم کا ایک جامع و علمی و تحقیقی مقدمہ بھی لکھا ہے اس مقدمہ میں وجہ تالیف کے علاوہ فن روایت کے بہت سے فوائد اور اصول بیان کئے ہیں۔

(ميرت البخاري: ص ۱۳۳۳)

الا صحیح مسلم کی شروح و تعلیقات :

علائے مدیث نے معج مسلم کی بہت کی شروح و تعلیقات اور متخرجات لکھے ہیں۔ مشہور شروح یہ ہں۔

المنهاج في شرح صحيح مسلم بن حجاج

امام ابو زكريا يحي عن فرن نووي (١٤٦هـ)

٣- المال المعلم في شرح صحيح مسلم الله المعلم في شرح صحيح مسلم

س- الديباج على صحيح مسلم بن حجاج حافظ جلال الدين سيوطي (١٩٩١هـ)

٨- مخقر صحح مسلم منذريّ (١٥٦هـ)

- الراج الوبل مولانا سيد نواب صديق حسن خال (١٣٠٧ه) - شروح مقدمه صحيح مسلم :

الم الوباج في شرح مقدمه محيح مسلم بن حجاج (عرب) 
مولانا عش الحق عظيم آبادي (١٣٣٩هـ) 
- البحر المواج في شرح مقدمه صحيح مسلم بن حجاج (عربی) 
مولانا عافظ عبدالله غازي پوري (١٣٣٨هـ) 
- ترجمه و شرح اردو مقدمه صحيح مسلم 
مولانا عبدالسلام بستوي (١٣٣١هـ) 
مولانا عبدالسلام بستوي (١٣٩٣هـ)

#### سنن اني داوُد:

سنن ابی داؤد امام ابوداؤد سلیمان بن اشعث سجستانی (۲۷۵ه) کی تصنیف ہے۔
امام ابو داؤد نے جس زمانے میں آنکہ میں کھولیں۔ تو انہوں نے ضرورت محسوس کی کہ
فن حدیث میں ایک نے انداز کی کتاب کی ضرورت ہے۔ جمی میں ان احادیث کا استیعاب ہو۔
جن سے ائمہ نے اپنے نداہب پر استدلال کیا ہے۔
جن سے ائمہ نے اپنے نداہب پر استدلال کیا ہے۔

#### حافظ ابن القيمٌ (٥١١ه) لكفية بين كه:

حفاظ حدیث کی ایک جماعت ایک تھی جس نے منبط و حفظ میں پوری توجہ کی کین اس کے نہ تو سائل کے استنباط کی طرف توجہ کی اور نہ ان خزانوں سے آدکام نکالنے کی کوشش کی تھی۔ جو اس نے محفوظ کر رکھا تھا۔ اور اس کے بالقابل ایک ایسی جماعت تھی۔ جس نے اپنی پوری توجہ "استنباط ایسینکی اور اس میں فورو فکر کی طرف رکھی تھی۔

#### (محد ثین عظام اور ان کے علمی کارنامے ص ۱۹۵)

امام ابوداؤد کو ۵ لاگھ احادیث محفوظ تھیں ان میں سے انتخاب کرکے سنن ابی داؤد کو مرتب کیا۔ جس میں ۲۸۰۰ حدیث مرتب کیا۔ جس میں ۲۸۰۰ حدیث مرتب کیا۔ جس میں ۲۸۰۰ حدیث میں صبح یا حسن ہو۔ اس سے م درجہ کی حدیث کو اپنی سنن میں درج نہیں کیا۔ (کتابت حدیث ص

امام حسن بن محد بن ابراجيم بيان كرتے ميں كه:

میں نے ایک روز آنخضرت ما کیا کو خواب میں دیکھا۔ آپ نے ارشاد فرمایا۔ کہ "جو مخص میک بالسند کرنا چاہتا ہو۔ اے سنن الی داؤد پڑھنی چاہئے۔

(كتابت جديث: ص ١٣)

## سنن ابی داؤد کی شروح و تعلیقات <u>:</u>

سنن ابی داؤد کی اہمیت و افادیت کے پیش نظر علائے کرام نے اس کے ساتھ پورا اعتناء کیا ہے۔ اس کی متعدد شروح واثی تعلیقات اور متخرجات لکھے۔ اس کی مشہور شروح بی

> مين: ا- معالم السنن امام ابو سليمان احمد خطائي (١٠٠٨هـ) ٢- مرقات الصعود حافظ جلال الدين سيوطئ (١١١هـ)

۳- تلخیص منذری حافظ عبدالعظیم منذری (۱۵۲ه)

٣- تمذيب السنن حافظ ابن القيم الجوزيّ (١٥٥هـ)

۵- غائيه المقعود مولانا عش الحق عظيم آبادي ( ٢٩١٠هـ)

٢- عون المعبود مولانا مثس المحق عظيم آبادي

٧- يذل الجبود مولانا خليل احد سارن يوري (٢٣٣١هـ)

٨- الهدى المحمود ترجمه سنن الى واؤد (اردو)

مولانا وحيد الزمان حيدر آباديٌّ ( ١٣٣٨ه)

۹- حواثی سنن ابی داؤد مولانا محد رفیق اثری

٠١- فيض الودود على سنن الى داؤد (حواشي)

(مولانا محمد عطاء الله حنيف (١٩٨٧ء)





امام ابوداؤد كا قول ب- كه صديث ك زخيره من چار صديثين مجمدار آدى ك لئ كافى

يں-

انما الاعمال بالنيات

تمام اعمال کی مقولیت کا دارو مدار صرف نیتوں پر ہے۔

من حسن الاسلام المرء تركة مالا يعنيه

انسان کے اسلام کا حسن سے کہ وہ لایعنی باتوں کو چھوڑ دے۔

٣ ـ لا يكون المومن مومنا حتي يرضا لاخيه مايرضي لنفسه

مومن اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک کہ اپنے بھائی کے لئے وہی بات پند نہ کرے۔ جس کو اپنے لئے پند کرتا ہے۔

۲- الحلال بین والحرام بین و بین ذلک مشتبهات فمن اتقی
 الشبهات استبرأ لدینة

حلال اور حرام دونوں داضح ہیں۔ اور جو کچھ اس کے درمیان ہے مشابعات ہیں۔ پس جو فخص شمات سے بچا۔ اس نے اپنی دنیا پاک کرلی۔

حقیقت سے ہے کہ جو شخص ان چار صدیثوں کو اپنی زندگی کا اصول بنائے۔ وہ دین و دنیا دونوں میں کامیاب رہے گا۔

حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی (۱۳۳۹ھ) فرماتے ہیں۔

ایک مجتد مرشد کو شریعت کے کلی قاعدول اور معمات امور سے واقف ہونے کے بعد جزئی مسائل اور واقعات میں ان کے سواکی چیز کی ضرورت باقی نمیں رہتی۔ کیو کلہ پہلی مدیث عبدات کی صحت و در نگی دو سری عمر عزیز کے او قات کی حفاظت کے لئے۔ تیمری پڑوسیوں ، قرابتداری ، متعارف لوگوں اور دو سرے متعلقین وغیرہ کے حقوق کی اوائیگ کے لئے اور چو تھی ان تمام / شکوک و شہمات کے ازالہ کے لئے کانی ہے۔ جو علماء کے اختلافات یا دلاکل کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں۔

(بستان المحدثين ص ١٠٤)

امام ابوداؤد نے سنن الی داؤد بغداد میں مرتب فرمائی۔ اور مرتب کرنے کے بعد امام احمد بن طنبل ؓ (۲۳۲) کے سامنے پیش کی۔ تو انہوں نے پیند فرمایا۔ اور تحسین کی۔

### الجامع الترمذي :

جامع الرفرى امام ابو عليلى محد بن عليلى ترفري (٢٤٩هه) كى تصنيف ہے جامع ترفرى ميں ورج ذيل مضامن جي- اس لئے اس كو جامع كما جاتا ہے-

۱- سیر ۲- آداب ۳- تفییر ۴- عقائد ۵- فتن ۹- اَحکام ۷- اشراط ۸- مناقب

اور چونکہ ترتیب فقبی کے اعتبار سے کثرت سے اَحکام کی حدیثیں لائے میں اس لئے اس کے اس میں اس کے اس میں اس کے اس ا اس پر سنن کامجی اطلاق ہوتا ہے۔

علائے کرام نے جامع ترفدی کے بہت سے محاس و فضائل بیان کئے ہیں۔

خود امام ترفدی فرماتے ہیں کہ میں نے اس کتاب کو علائے عراق کواز خراسان کے سامنے پیش کیا۔ انہوں نے بہت زیادہ لیند کیا۔ اور فرمانے لگے کہ جس گھ میں یہ کتاب ہو گویا اس گھر میں آنخضرت مرابیع گفتگو فرمارہے ہیں۔

(انتحاف النبلا ص ٢٠

کتابت مدیث ص ۲۰) 🕯

مولانا عبدالسلام مباركوري (١٣٣٢ه) كت بي-

جامع ترندی کو تفسیل نداہب مجتدین و بیان نداہب محابہ و تابعین تقید رجال' اظهار علل احادیث و تفسیل خاص حاصل ہے۔ جو سمی احادیث کے اعتبار سے خصوصیت خاص حاصل ہے۔ جو سمی کتاب میں سیں۔

(سيرت البخاري ص ٢٣٣)



### جامع الترمذي كي شروح و تعليقات :

جامع الترزی کے اہمیت و افادیت کے پیش نظر علمائے کرام نے اس کے ساتھ پورا اعتنا کیا ہے۔ اس کی متعدد شرحیں' تعلیقات' حواثی اور متخرجات لکھے۔

یمال چند مشہور متداول شروح کا ذکر کیا جاتا ہے۔

ا- عارضته الاحوذي في شرح الجامع الترذي

حافظ ابو بكر محمد ابي عبدالله بن العربي (٢٣٥٥ هـ)

٦- قوت المغتذى على جامع الترمذى

حافظ جلال الدين سيوطيٌّ (٩١١هـ)

٣- عفه الاحوذي في شرح جامع الترمذي

امام عبدالرحمان محدث مباركبوريٌّ (٣٥٣١هـ)

هم مدية اللوذعي بنكات الترمذي

مولانا تنمس الحق عظيم آباديّ (٣٢٩هـ)

۵- جائزة الشعوزي ترجمه الجامع الترندي

مولانا بديع الزمان حيدر آبادٌ (١٣٠٣١هـ)

شيخ احمد شاكر مصرى مرحوم

۲- شرح جامع الترندي (عربي)

(محدثین عظام اور ان کے علمی کارناہ ص

۲۳۷ سیرت البخاری- ص ۴۲۷)

### سنن نسائی:

سنن نسائی امام ابو عبدالرحمان احمد بن شعیب نسائی ( ۱۹۰۳ه) کی تصنیف ہے اور بد سنن صغریٰ کے نام سے مشہور ہے۔ اور اس کا دو سرا نام المجتبیٰ ہے۔

امام نسائی امام بخاری کے شاگر دہتھ۔ اس لئے انہوں نے اپنی سنن میں امام بخاری اور امام مسلم کے طریقے کو جمع کرنے کی کوشش فرمائی ہے۔ اور علل حدیث کا اس پر بیان مستزا ب۔ اور اس کے ساتھ حسن تر ہیں اور جودت ٹالیف میں بھی مستاز ہے۔

علامه ابن رشد ؓ (۲۱ء) فرماتے ہیں۔

یہ کتاب علم سنن میں جنتی کتابیں کالیف ہوئی ہیں۔ ان میں تسنیف کے لفاظ سے انو تھی اور ترشیب کے لحاظ سے بھترین ہے۔ اور بخاری مسلم دونوں کے طریقہ ی جامع ہے اپنی علل حدیث کے ایک خاص حصہ کا بیان بھی اس میں آئیا ہے۔

(محدثین عظام اور ان کے علمی کارناٹ نس ۲۵۲) 💎 🛚 ہ

حافظ سخاوی نے اپنی کتاب ''فتح المغیث'' میں حافظ ابو الحن معافری (۴۰۰ھ) کا یہ قول نقل کیا ہے کہ:

جب تمام محد مین کی جمع کردہ حدیثوں پر نظر ڈالو گے۔ تو جس حدیث کی امام نسائی نے تخریج کی ہوگ۔ وہ دو سرول کی روایت کردہ حدیث کی بہ سبت صحت سے زیادہ قریب ہوگ۔

(محد مین عظام اور ان کے علمی کارنائے ص ۲۵۲)

### سنن نسائی کی شروح و تعلیقات :

سنن نسائی صحاح سنه کار کن عظیم ہے۔ لیکن علمائے کرام نے اس کی شروح و تعلیقات کی طرف بہت کم توجد دی۔

۲ صدیاں گزرنے کے بعد حافظ جایل الدین سیوطی (۹۱۱ھ) نے اس پر تعیق لکھی۔ اور دوسری تعلیق علامہ محد بن عبدالهادی سندی (۱۳۸۱ھ) نے لکھی۔

مولانا محمد عطاء الله حنیف بھوجیانی (۱۹۸۰ء) نے "تعلیقات السافییہ" کے نام ہے سنن نسائی کی شرح لکھی ہے۔ یہ شرح بردی جامع اور عمدہ خصوصیات کی حال ہے۔ مولانا عطاء الله حنیف نے اس شرح میں علامہ سندھی کا پورا حاشیہ درج کر دیا ہے اور مناسب مقامات پر ضروری اضافے بھی کئے ہیں۔ اس کے علاوہ حافظ سیوطی کے حاشیہ کی تلخیص بھی کی ہے۔ اس کے علاوہ علامہ حیین بن محبن انساری الیمانی (۲۳۱ه) کا مختمر حاشیہ جو ابھی تک غیر مطبوعہ تھا۔ اس کو عمل اس میں شامل کر دیا ہے۔ علاوہ ازیں مولانا عطاء الله حنیف نے اساد تعلیق احادیث ابواب کی طرف خاص توجہ کی ہے اور شاہ ولی الله دہلوی کے فوائد حدیثہ سے بھی احتفادہ کیا ہے۔

متن میں حافظ نذریر احمد خال وہلوی کے زیر اہتمام مطبع انصاری وبلی نے سنن نسائی کا جو نسخہ ۱۳۱۵ء میں شائع کیا تھا۔ جس میں ضبط تحقیق رجال کی ظرف خاص طور پر کوشش کی گئی تھی۔ اصل قرار دیا ہے۔ (الاعتصام لاہور۔ 2/ فروری 1907ء ص ۹۸) سنن این ماجہ:

سنن ابن ماجہ امام ابو عبداللہ محمد بن بزید بن عبداللہ بن ماجہ ؓ (۱۳۷۳ھ) کی شرہ آفاق تصنیف ہے۔

سنن ابن ماجہ کی افادیت اور ابھیت پر علمائے فن کا اتفاق ہے۔ اور اس کو اسلام کی عظیم ترین کتاب میں شار کیا ہے۔

حافظ ابن حجرٌ (۵۲ھ) فرماتے ہیں۔

ان کی کتاب سنن (أحکام) میں ایک عمدہ جامع ہے۔

حافظ ابن کثیرٌ (۱۲۵۵) فرماتے ہیں

یہ کتاب نہایت مفید ہے۔ اور مسائل فقہ کے لحاظ سے اس کی ترتیب و تبویب ہے۔ حضرت شاہ عبدالعزیز محمدت دہلویؓ (۱۲۳۹ھ) لکھتے ہیں۔

فی الحقیقت احادیث کو بلا تحرار بیان کرتے ہیں۔ اور حسن ترتیب و اختصار کے لحاظ سے کوئی کتاب اس کی جسر نہیں ہے۔

(محدثین عظام اور ان کے علمی کارناہے: ص ۲۶۴)

عافظ ابوذریه رازی (۲۲۴هه) فرماتے ہیں۔

ا گزید کتاب لوگوں کے ہاتھوں میں پینچ گئے۔ تو فن حدیث کی اکثر ہوائٹ اور تصنیفات ب کار اور معطل ہو اگر رہ جائمیل کے۔

(بستان المحد ثين:ص١٣٥)

حضرت شاه عبدالحق محدث دہلوی (۵۴ اھ) فرماتے ہیں:

اگر کسی مخص کو بہت زیادہ متون پر مشتل کتاب کی علاش ہو۔ تو اس کو سنن ابن ماجد کا مطالعہ کرنا چاہئے۔

اس وصف میں وہ دو سری کتب حدیث میں منفرد و متاز ہے۔

(تذكرة المحدثين جاص ٢٧٣)

سنن ابن ماجه کی شروح و تعلیقات

علمائے کرام نے سنن ابن ماجہ کی شروح و تعلیقات کی طرف خاص توجہ ک۔ حافظ

علاء الدین مظلفائی (۷۲۲ھ) نے اس کی شرح کھی۔ جونا کمل رہی۔ حافظ ابن جب (۹۵ھ) نے بھی اس کی شرح کھی۔

علامہ سندھی (۱۳۳۸ھ) شیخ عبدالغنی مجددی دہلوی (۱۲۹۸ھ) اور شیخ محمہ علوی (۱۳۲۷ھ) نے سنن ابن ماجہ کے حواثی لکھے یہ سب حواثی مطبوع میں۔

(ابن ماجد اور علم حدیث ص ۲۴۶)

مولانا عبدالسلام بستوی (۳۹۱ه) نے بھی سنن ابن ماجہ کی شرح عربی بنام '' رفع الجاجہ '' لکھی۔ جو ۱۹۴۷ء کے فسادات میں ضائع ہو گئی۔

شخ الحديث مولانا محمد على جانباز حفظ الله تعالى مهتم جامعه ابرائيمه سيالكوث في سنن ابن ماجه كل شرح (عربي) ٨ جلدول مين لكهي هيا اوريه بشرح محدثانه طرزير لكهي تني هيا اس شرح مين كني شروح حديث (فتح الباري) الاستندكار عون المعبود عائيه المقصود "تحفته الاحوذي" عون الباري مرعاة المفاتيح وغيره كاخلاصه آليا هيا-

اس کی جلد اول و دوئم زیر طبع ہے۔

مولانا و حید الزمان حیدر آبادی ؓ (۱۳۳۸ھ) نے اردو میں سنن ابن ماجبہ کی شرح لکھی ہے۔ جو مطبوع ہے۔

## مولفین صحاح سته کا طرز تالیف:

حافظ جلال الدین سیوطی ؒ (ااھھ) تدریب الراوی میں لکھتے ہیں کہ مو نفین صحاح ستہ نے اپنے اپنے ذوق کے مطابق اپنی کتابوں کا انتخاب کیا۔

را من رق ا ١٥٦ه من تسميح مفارق من تاليف مين طرق استنبط اور التخراج مسائل كو چيش اظر رحاد رو ان ف قرائم ما الواب سه طاهر بوتا ب- امام مسلم (ا ١٦٨ و) و ابني تاب الجامع الصحيح اعاديث كو مختلف اسانيد سه يك بان بيان كيا ب- امام ابوداؤد (١٤٥٩ و افتدى مين سن ابى داؤد مين مستدلات كو موضوع قرار ديا ب- امام ترفدي (١٤٧٩ و) في جامع ترفدي مين خداب كي تفسيل بيان كي ب- امام نسائي (١٣٥٣ و) في سنن نسائي مين علل حديث كو چيش نظر مدوف روايات كو بيان كيا ركها ب- اور امام ابن ماج (١٣٥٦ و) في بيان كيا كيان كيا

## مراجع ومصادر

شاه عبدالعزيز دہلوي محمد عبدالرشيد نعماني عبدالسلام ندوي غلام جيااني برق مناظرات أبيلاني نسياء الدنن اصلاتي بدر عالم ميرتنمي ابوالكام آزاد عبدالله طارق دبلوي حافظ صلاح الدين يوسف مولانا محمد بن ابرانيم جونا گزهي مولانا سيد مودودي مولانا محمدا تمعيل السلفي مجمه عطاء ابتد حنيف سد سليمان ندوي عبدانسلام مباركيوري م اام ندوی مبدالغفار حسن عمريوري ہعید احمد اکبر آبادی عبدالتيوم ندوي

بستان المحدثين ابن ماجه اور علم حدیث اسوه صحابه تاريخ حديث يە مەدىن جەرىث تذيره المحدثين ترجمان السنه ترجمان القرآن تزغيب وتربيب مترجم تفييراحسن البيان . آفسیرا بن کثیر(ار دو) تفهيم القرآن جيت حديث حيات شيخ الاسلام ابن تيميه نطبات مدراس ميرت البخاري یا ت عمرین میرانعن مظمت حديث فهم قرآن فهم حديث

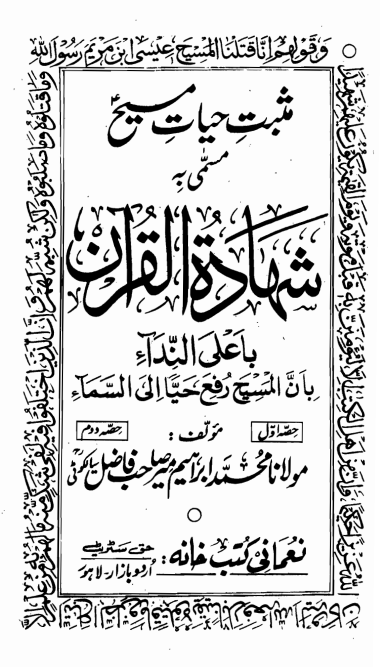
حافظ محمد تقی امین محمد رفیع عثانی عبدالرحمان خال طارق عبدالماجد دریا آبادی تقی الدین ندوی مظاہری ذاکٹر حمید اللہ مشرقم مولوی ابویکی امام خاس

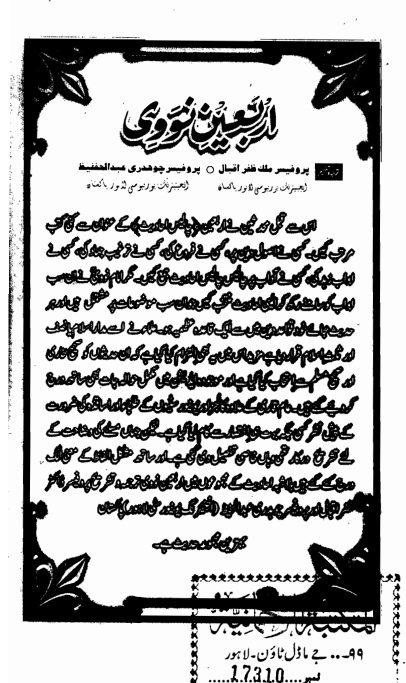
فقد اسلامی کا تاریخی کیس منظر کتابت حدیث معارف اقبال معارف اقبال مکتوبات سلیمانی محد شین عظام اور ان کے علمی کارنامے الوٹائق السیاستہ











المرور

